

آیت الاشهریرسیدد معید شیرازی افزار مولاناریاش شین چوزیاش

الأمنهنة الصَّالحِين الفِق

Contact . Jack abbaste yanos.com

Titip mu Comitalia jabil ab

#### یه کتاب

اپنے بچوں کے لیے scan کی بیرون ِ ملک مقیم هیں مو منین بھی اس سے استفادہ حاصل کرسکتے هیں.

منجانب. سبيل سكينه

یونٹ نمبر ۸ لطیف آباد حیدر آباد پاکستان





۷۸۶ ۱۰-۱۱-ياصاحب الؤمال اوركني"



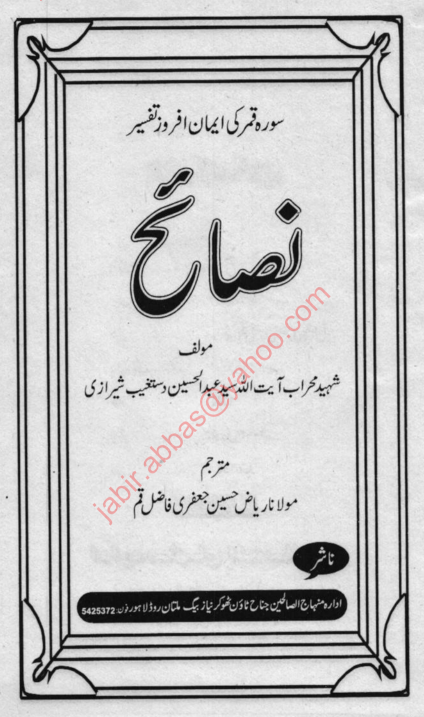
Engly Car

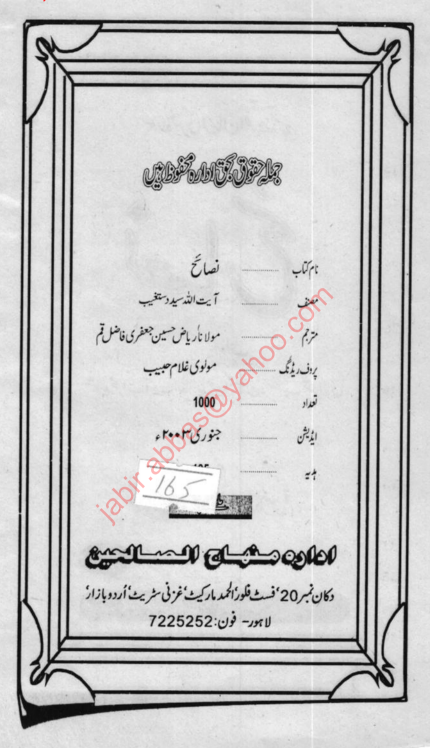
نذرعباس خصوصی تعاون: رضوان رضوی اسملا می گنب (ار د و )DVD دٔ یجیٹل اسلامی لائبر ریری ۔

SABIL-E-SAKINA Unit#8, Latifabad Hyderabad Sindh, Pakistan. www.sabeelesakina.page.tl sabeelesakina@gmail.com

iabir abbas@vahoo.com

http://fb.com/ranajabirabba





#### فهرست

| ALC: NO THE RESERVE | [2] [2] [1] [4] [2] [2] [2] [4] [4] [4] [4] [4] [4] [4] [4] [4] [4 |    |
|---------------------|--------------------------------------------------------------------|----|
| 19                  | المن المراجم                                                       | ☆  |
| 16                  | الم و المسيحة                                                      | ☆. |
| 23                  | محوعكم وعمل رياض حسين                                              | ☆  |
| 26                  | مالی شان آیت نقصان ہے بچاتی ہے                                     | ☆  |
| 27                  | ہر حالت میں بسم اللہ کو ور د زبان بنالیں                           | ☆  |
| 28                  | بم الله نه پرهی اورزین پرگرگیا                                     | ☆  |
| 30                  | روز قیامت مومنین کے نامہ اعمال کی حالت                             | ☆  |
| 31                  | كفن مين بسم الله الرحمٰن الرحيم كارفقه ركھنے كى سفارش              | ☆  |
| 32                  | قامت قریب ہے                                                       | ☆  |
| 32                  | امرتسميد کې پېلی صورت                                              | ☆  |
| 33                  | تشميه کی دوسری صورت                                                | ☆  |
| 33                  | شميه کی تيسر مي صورت                                               | ☆  |
| 33                  | تسميه کی چوتھی صورت                                                | ☆  |
| 35                  | فراموثی اور بھول دنیا کی خصوصیت ہے                                 | ☆  |
| 36                  | حباب كي طوالت عذاب الم اور صعوبت ہے                                | 公  |
| 37                  | قرب قيامت                                                          | ☆  |
| 38                  | ایا کام کرواہے پڑھنے میں شرمندگی ندہو                              | ☆  |

| 39       | قرب قیامت کی نشانی                                   | ☆  |
|----------|------------------------------------------------------|----|
| 41       | ما لك دينار كى گفتگو                                 | ☆  |
| 41       | موت قیامت صغریٰ ہے                                   | ☆  |
| 43       | زندگی کی بہار کوغنیمت سمجھنا                         | ☆  |
| 43       | محرواً ل محر عددت بهت براسهاراب                      | ☆  |
| 45       | شق القمر                                             | ☆  |
| 48       | معجزه شق القمرك گونا گول انداز بیان اور تاویلیں      | ☆  |
| 49       | مسافرول ني بھي ثق القمر كامعجز و ديكھا               | ☆  |
| 49       | سيارون كالوشاور جرنا                                 | ☆  |
| 50       | كياشق القمرسب كونظرة ناجائ                           | ☆  |
| 51       | ز بین گول ہے                                         | ☆  |
| 51       | فضاء میں کوئی رکاوٹ نہیں ہونی چاہئے                  | ☆  |
| 52       | آسانی واقعات وحالات پرتمام لوگ غورنہیں کر ع          | ☆  |
| لة بن 53 | معاندين اوردشمنان اسلام اسلام كى تروت ميں ركاوميس وا | ☆. |
| 54       | شق القمر کی روایت کے منکرین کے خلاف دلیل             | 公  |
| 54       | كياعاٍ ندز من پراتر آياتها؟                          | 公  |
| 56       | معجزه ثق القمراورقرب قيامت                           | ☆  |
| 57       | قيامت كے حالات بيدا ہو چكے ہيں۔                      | \$ |
| 57       | كفارومعاندين رسالت كي صداقت پرايمان نهيس لات         | ☆  |
| 58       | جادواور نبوت                                         | ☆  |
| 60       | اسلام كابول بالا بوتائ                               | ☆  |

| 61 | غافل لوگ اوران كاحقیقی ٹھ كانہ                         | ☆ |
|----|--------------------------------------------------------|---|
| 63 | انسانوں کی قیمتی عمر حقیقتا حجمو ٹی ہے۔                | ☆ |
| 64 | عمر کے قیمتی سر مالیکوضائع مت کریں۔                    | ☆ |
| 65 | علمي اورعملي حكمت ودانائي                              | ☆ |
| 67 | حكمت ودانا كى كے اثرات                                 | ☆ |
| 70 | ناصح مشفق                                              | ☆ |
| 71 | متلم مخلوق موت کی نیندسوجائے گی اور صرف خداباتی رہے گا | ☆ |
| 72 | موت جم كوب نذكروح كو                                   | ☆ |
| 73 | حضرت اسرافیل زندہ کئے جائیں گے اورصور پھونکیں گے۔      | ☆ |
| 74 | بزرگ ستیاں قیامت کی بربنگی ہے خائف ہیں۔                | ☆ |
| 76 | بکھری ہوئی ٹڈیاں مسلم                                  | ☆ |
| 77 | وه لوگ جومضطرب و پریشان نه هو تنگی                     | ☆ |
| 78 | ٹڈی سے تثبیہ دینے کی وجو ہات                           | ☆ |
| 82 | ياتويهان پرسجه جائے ياو ہاں پرات مجھاديا جائے گا       | ☆ |
| 83 | مسلمان كوخوف سے رات بھر نیندند آئی                     | ☆ |
| 84 | پا کیزه بستیاں خالف ہوکر گریدوزاری کرتی ہیں۔           | ☆ |
| 85 | سابقها قوام کی رودار                                   | ☆ |
| 86 | قوم نوم کی روداد                                       | ☆ |
| 87 | بندگی خداشرافت وعظمت انسانی                            | ☆ |
| 87 | دلجوئی دل کومطمئن کرتی ہے۔                             | ☆ |
| 90 | حفرت نوح کا قوم کی رہنمائی کے لئے انتخاب               | ☆ |

| 91  | زوجافئ                                     | ☆ |  |
|-----|--------------------------------------------|---|--|
| 92  | اذينون اور تكاليف مين بے بناه اضافه        | ☆ |  |
| 94  | عورتوں کوحمل گھبر نابند ہو گئے۔            | ☆ |  |
| 95  | حضرت نوح عليه السلام كى كشتى               | ☆ |  |
| 95  | حضرت نوح کا پوتاکشی کے حالات بیان کرتا ہے۔ | ☆ |  |
| 97  | تشتى كِي تيارى مين حفزت جرائيل كى رہنمائى  | ☆ |  |
| 98  | آل محمر " کی نجات کی مشتی کے داز           | ☆ |  |
| 98  | مشركين تمسخركر تاري-                       | ☆ |  |
| 99  | زندگی میں ثابت قدم رہنا جائے۔              | ☆ |  |
| 100 | نا خلف بیٹا ہلاک ہوجا تا ہے۔               | ☆ |  |
| 102 | کیا ہم شفاعت اور سفارش کے حق دار بیں؟      | ☆ |  |
| 103 | ابواب اساءا يك استعاره                     | ☆ |  |
| 105 | نجات كاكلمه                                | ☆ |  |
| 106 | آ بی جانوروں کے ڈھانچ                      | ☆ |  |
| 106 | کشتی کوہ جودی پر تھبرتی ہے۔                | ☆ |  |
| 107 | تحشق کے اغررونی حالات                      | ☆ |  |
| 108 | کشتی نجات کے گوہر                          | ☆ |  |
| 112 | نعتوں کے بارے میں بازیرس کی جائے گا۔       | ☆ |  |
| 113 | انبياء كي نعمت كاا تكاراور كفران نعمت      | ☆ |  |
| 115 | نيعن المنكر -                              | ☆ |  |
| 115 | تحقی عبرت کے لئے باتی رہتی ہے۔             | ☆ |  |
|     |                                            |   |  |

| 117 | تمام لوگوں کی موت (تمام لوگ مرجاتے ہیں۔)             | ☆  |
|-----|------------------------------------------------------|----|
| 118 | قرآن مجيد نفيحت حاصل كرنے كے واسطے ہے۔               | ☆  |
| 119 | سنے واے میں اثر آفرین اور مستعدی ہونی ضروری ہے۔      | ☆  |
| 120 | طوفان کس مقام پر آیا تھا؟                            | ☆  |
| 121 | كره ارض پرزمين كتمام علاقي آباده تق                  | ☆  |
| 122 | حضرت سام حضرت نوح علیه السلام کے وصی اور جانشین تھے۔ | ☆  |
| 124 | قوم عاد کی داستان                                    | ☆  |
| 127 | ريت كي آ فدهيول كا آغاز                              | ☆  |
| 132 | ریت میں دفن ہو گئے۔                                  | ☆  |
| 134 | قوم عاد کے اجسام کی پانچ ہزار سال بعد حالت           | ☆  |
| 137 | قوم شود کی داستان                                    | ☆  |
| 137 | וחדית פנה                                            | ☆  |
| 138 | مثودسام كفرزنداور يغبرصالح عليه السلام               | ☆  |
| 140 | كيانس بشرفرشته كوبرداشت كرسكتاب؟                     | ☆  |
| 141 | غيب پرايمان                                          | ☆  |
| 141 | توبه کا دروازه موت کی آخری گھڑی تک کھلا ہے۔          | ☆  |
| 143 | بيغمبركو بم لوگول ميں نہيں ہونا جائے۔                | ☆  |
| 143 | پغیرصاحب حثیت بڑے مشہور قبلے کا فردنہیں ہے۔          | ☆  |
| 144 | انبیاء کی ظاہری قوت اور بندوں کے اختیارات            | ☆  |
| 148 | حفزت محمصطقاً كازندگي زمدوتقو كاكانموندهمي           | ☆  |
| 148 | ان عيوب اور برائيال دومرول منسوب كرنا                | ☆. |

| 150 | صالح علىيالسلام كي اونتني                                 | ☆   |
|-----|-----------------------------------------------------------|-----|
| 153 | بہاڑے او مٹنی کا بچہ پیدا ہونا                            | ☆   |
| 154 | چشے سے پانی لینے کی باری کا تعین                          | ☆   |
| 156 | اوْتْنَى كومارنے كى سازش                                  | ☆   |
| 156 | اوْمْنِي كُو ہِرِگِز اذبيت نه يَهْجَانا                   | ☆   |
| 158 | صالح عليه السلام تحقل كااراده                             | ☆   |
| 159 | تين دن كي مبلت                                            | ☆   |
| 160 | موت طاری کرنے والی چنگھاڑ                                 | ☆   |
| 162 | اوْتْنى كا قاتل كون؟                                      | ☆   |
| 164 | او مُنی کوتل کرنے کے بارے تمام قوم رضامندی تھی۔           | . ☆ |
| 165 | كياقلبى انكارياعدم رضامندي شركوط يحيب                     | ☆   |
| 166 | جولوگ اونٹنی کے قتل پر رضا مند تھے وہ انتقام کا نشافہ ہے۔ | ☆   |
| 167 | قوم لوظ                                                   | ☆   |
| 168 | نطفه کوضا نع کرنااسراف ہے                                 | ☆   |
| 170 | قوم لوط عليه السلام پر پھروں كى بارش                      | ☆   |
| 172 | عذاب كى ريت عام ريت كى جگه                                | ☆   |
| 173 | آل لوظ كوكس طرح نجات دلائي كئ؟                            | ☆   |
| 173 | خدابهت براقدردان ہے۔                                      | ☆   |
| 180 | وانگی عذاب۔                                               | ☆   |
| 182 | یادالی ہے معمور کوئی بھی مقام محترم ہوتا ہے۔              | ☆   |
| 184 | ر بان کاذ کر                                              | ☆   |

| 185 | ذ کرخفی یا ذ کرقلبی                                  | ☆ |
|-----|------------------------------------------------------|---|
| 187 | فرعون اوراس کے پیروں کاروں کی داستان                 | ☆ |
| 187 | عصاميري                                              | ☆ |
| 188 | مویٰ * کاخدابیدار ہے                                 | ☆ |
| 189 | يدوبيضاء                                             | ☆ |
| 189 | دریا کی خوفنا ک طغیانی                               | ☆ |
| 191 | چوتقام مجزه ناثر يون كاعذاب                          | ☆ |
| 191 | يانچون عزاب جوؤن كامسلط مونا                         | ☆ |
| 192 | فرعون اوراس کی قوم پرمینڈک مسلط کئے گئے              | ☆ |
| 192 | دریائے نیل کے پانی کا خون میں تبدیل ہونا             | ☆ |
| 193 | قیامت کے دن نیکی اور بر کے لوگوں کے لئے زمین کی حالت | ☆ |
| 196 | ختك سالى ـ ژاله بارى ـ                               | ☆ |
| 196 | حفرت موی علیه السلام کی بدد عا                       | ☆ |
| 197 | بني اسرائيل كافرار                                   | ☆ |
| 198 | حفرت یوسف کے جمد کو بھی اپنے ہمراہ لے جاؤ            | ☆ |
| 199 | فرعون بن اسرائيل كاليخيها كرتاب                      | ☆ |
| 200 | يوشع پانى پر چلتے ہیں۔                               | ☆ |
| 200 | پانی کی دیوارول میں در پیج بن گئے۔                   | ☆ |
| 202 | فرعون اوراس كاشكر كاذوب جاناب                        | ☆ |
| 204 | فرعون كى صرف زبانى كلاى بات تقى _                    | ☆ |
| 205 | ندامت اور برائيول كوترك كرف كاعزم بالجزم             | ☆ |

| 207 | فرعون کو پانی سے باہر پھینک دیا گیا۔                     | ☆ |
|-----|----------------------------------------------------------|---|
| 209 | كياآ پ محفوظ بين؟                                        | ☆ |
| 212 | جنگ بدر                                                  | ☆ |
| 213 | باران رحمت                                               | ☆ |
| 214 | جنگ کا آغاز                                              | ☆ |
| 215 | فرشتوں کی امداد                                          | ☆ |
| 217 | ابوجهل کی بلاکت                                          | ☆ |
| 219 | حفزت عباس كامشرف باسلام مونا                             | ☆ |
| 220 | كيا حفرت فاطمه زبراء سلام الشعليمار تم كى سرزاوار نتهين؟ | ☆ |
| 222 | كفار كے وعدے كاوفت قيامت ہے۔                             | ☆ |
| 225 | قيامت كاعذاب شديدر موكا-                                 | ☆ |
| 226 | حقوق کے طلب گاراور قیامت کے دن                           | ☆ |
| 227 | اعضاء گواہی دیں گے۔                                      | ☆ |
| 228 | گراہی اوردوز نے مجرمول اور گنبگارول کے لئے ہیں۔          | * |
| 229 | نجات كرائے على جاتے ہيں۔                                 | ☆ |
| 231 | يها تش جنم كي طرف جارب بين-                              | ☆ |
| 232 | دوزخ میں جانے والے قادیان قرآن                           | ☆ |
| 233 | ريا كارصاحبان امارت                                      | ₩ |
| 233 | اس کے باوجودر حمت کے درواز سے بندنیس                     | ☆ |
| 235 | طمت الى برچزين موجود ب                                   | ☆ |
| 236 | آ انول کی خلقت کامشاہرہ                                  | ☆ |

| 237 | خدائے رقیم نے جہنم کو کیوں پیدا کیا؟  | ☆   |
|-----|---------------------------------------|-----|
| 237 | كافر حيوانات ب بھى پست ر ب            | ☆   |
| 238 | وه فائده نہیں اٹھا سکتے               | ☆   |
| 238 | مومن کی معیت سے فائدہ نہا تھا سکیس گے | ☆   |
| 238 | مخصوص آگ                              | ☆   |
| 239 | گناہوں کا کفارہ                       | ☆   |
| 239 | نعت پشکرکرنا                          | ☆   |
| 239 | جريز كانتاء <u>+</u>                  | ☆   |
| 240 | تقذيرات معين بين                      | ☆   |
| 240 | تقديرات حتى وغيرحتمي                  | ☆   |
| 240 | عمل میں کوتا ہی نہ ہو                 | ☆   |
| 241 | خدا کے لئے معظی نہیں                  | ☆   |
| 241 | قیامت کے برپاہونے میں دریند گلے گ     | ☆   |
| 243 | پيدائش اور ہلاکت                      | ☆   |
| 245 | لوح محفوظ                             | ☆   |
| 246 | نیک بخت اور بد بخت مال کے پیٹ میں     | ☆   |
| 246 | مصائب میں بلند حوصلہ رہ کر صبر کرنا۔  | ☆   |
| 248 | نامها عمال اور قرآن                   | ☆   |
| 249 | كياعطر كي خوشبواور گندى بدبو برابرين؟ | ☆ ☆ |
| 249 | قبولیت ہے مواقع ہٹائے جائیں۔          | ☆   |
| 251 | پیامبر کی موت وحیات رحت ہے۔           | ☆   |

| 252 | تقدر کا جرے کوئی رابط نہیں۔                 | ☆ |
|-----|---------------------------------------------|---|
| 353 | واضحات كے سامنے دليل قائم كرنا              | ☆ |
| 253 | علم معلوم كي علت نہيں۔                      | ☆ |
| 254 | الخير بتو فيق الله _                        | ☆ |
| 255 | بلعم باعور كاسرانجام                        | ☆ |
| 255 | استقلال کاعل نہیں ہے۔                       | ☆ |
| 256 | تفويض كيا -؟                                | ☆ |
| 257 | كوئى كام بغير تقدير كنبين؟                  | ☆ |
| 257 | بحث كانتيجه                                 | ☆ |
| 258 | مضوضه نتی بین-                              | ☆ |
| 258 | قدرىيه جربياورمفوضه بين-                    | ☆ |
| 259 | میری قدرت الله کی قدرت سے ہے۔               | ☆ |
| 261 | المال الحكى ليخ؟                            | ☆ |
| 261 | خداجانا بي توكراماً كاتبين كى كياضرورت تقى؟ | ☆ |
| 263 | انسان كاشياطين سے تحفظ                      | ☆ |
| 263 | آ فات ہے بدن کو تحفوظ رکھنا                 | ☆ |
| 263 | مومنین کی خاطر عبادت کرتے ہیں۔              | ☆ |
| 264 | مومن کے لئے عز اواری کرتے ہیں۔              | ☆ |
| 264 | جامع نفيحت                                  | ☆ |
| 265 | پر ہیز گار بہثتی باغوں میں ہو نگے۔          | ☆ |
| 266 | الل تقو كي كون بين؟                         | ☆ |
|     |                                             |   |

| متقين كون بين؟                              | ☆                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|---------------------------------------------|-------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|
| گناه نه کرنا بهتر ہے۔                       | ☆                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| تقوى ايك ملكه ب                             | ☆                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| پر ہیز گاروں کی صفات                        | ☆ .                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                     |
| لوازم تقوى                                  | ☆                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| تقوى كى بركت عدمقام بلاكت ميس حفاظت         | ☆                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| حرام سے پر ہیز کیا اور حلال سے فائدہ اٹھایا | ☆                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| پندیده مقام                                 | ☆                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| سببي اضافت ا                                | ☆                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| خدا كادوست من                               | ☆                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| سچائی اور صدق کی وجہ سے درجات بلند          | ☆                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| مراتب صدق اوراس کی اقسام                    | ☆                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| گفتار میں صدق                               | ☆                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| گفتار میں صدق و با خالق                     | ☆                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| نيت کی سچائی                                | ☆                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| فعل اختيار کی مقدمات                        | ☆                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| ارادے میں سچائی                             | ☆                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| اراده سےوفا میں سچائی                       | ☆                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| اپنے عزم سے وفا کانمونہ                     | ☆                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| باطن ظاہرے بہتر ہو                          | ☆                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
| گفتار کروارا یک ہونا جائے                   | ☆                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                                       |
|                                             | گناه نہ کرتا بہتر ہے۔  تقوی ایک ملکہ ہے  لوازم تقویٰ  تقویٰ کی برکت ہے مقام ہلاکت میں حفاظت تقویٰ کی برکت ہے مقام ہلاکت میں حفاظت حرام ہے پر بہیز کیا اور حلال سے فائدہ اٹھایا بیند یہ وہ مقام مسبی اضافت میں اضافت مراتب صدق اور اس کی اقسام مراتب صدق اور اس کی اقسام کی قفتار میں صدق و با خالق فعلی اختیار کی مقد مات نیت کی بچائی ادادہ ہے وفا کا نمونہ ارادہ سے وفا کا نمونہ ارادہ سے وفا کا نمونہ باطن ظاہر سے بہتر ہو باطن ظاہر سے بہتر ہو باطن ظاہر سے بہتر ہو |

|     | [2] (2) [2] [2] [2] [2] [2] [2] [2] [3] [4] [4] [4] [4] [4] [4] [4] [4] [4] [4 |   |
|-----|--------------------------------------------------------------------------------|---|
| 293 | بن اب کیا کریں؟                                                                | ☆ |
| 294 | اگردس میں ہے ایک نماز قبول ہو جائے۔                                            | 公 |
| 294 | وين معاملات ميں سچائی۔                                                         | ☆ |
| 295 | يقين صادق وكاذب                                                                | ☆ |
| 297 | خداہے ڈرناایمان کی نشانی ہے                                                    | ☆ |
| 298 | متقى خدا كے قرب وجوار ميں ہيں۔                                                 | ☆ |
| 298 | قرب روحانی کی اہمیت                                                            | ☆ |
| 300 | ۰ دوست کے نزد یک دوست                                                          | ☆ |
| 300 | مجان على كالمقام                                                               | ☆ |
| 301 | مليك مقتدر                                                                     | ☆ |

### اظهارتشكر

ہم ڈاکٹ سید فرخ علی ولدسید احمد علی کے شکر گزار ہیں کہ جنہوں نے تروی کمتب اہل بیت کے لئے آیت اللہ سید دستغیب شیرازی کی سورہ قمر کی تفییر پر مشتمل کتاب نصائح کی اشاعت کے لئے ادارہ کی معاونت فرمائی۔ پروردگار عالم بحق محمد آل محمد ڈاکٹر صاحب کو ہرفتم کی بلیات ارضی وسادی سے محفوظ فرمائے۔ اور ان کی اس سعی جمیلہ کواپنی بارگاہ عالیہ میں قبول فرمائے۔ آمین

ملتمس اداره منهاج الصالحين لا مور

## وف مترجم

آیت اللہ بید عبدالحسین دستغیب مدظلہ کی کی ہرتصیف بلندعلمی معیار کی حال ہوتی ہے۔ آپ نے ترج و تقریر ہر دو میدانوں میں یدطوی دکھایا۔ آپ نہایت معتبر' متند اور منظر دمخق سے فقہ واجتہاد کے ساتھ ساتھ آپ نے تفییر قرآن مجید پرقام اٹھایا تو متازِ جہاں تفییر قرآن کے مولف کے طور پرسا منے آئے۔ ہمارے پیش نظر آپ کی مؤلفہ سورہ قمر کی تصنیف لطیف ہے جو آپ کے علمی و معلوماتی دروس پر مظر آپ کی مؤلفہ سورہ قمر کی تصنیف لطیف ہے جو آپ کے علمی و معلوماتی دروس پر مشتل ہے۔ قبلہ نے اس سورہ مبارکہ کی تفییر میں تاریخ انبیاء کی اس قدر ورق گردانی کی ہے کہ طوفانِ نوح ' اقوام' عاد و خمود اور مجزات موسوی پر معلومات کے انبار لگا کر رکھ دیئے ہیں۔ ایک مختصر سورہ قرآن کی اس قدر جامع اور وقع تفیر آپ ہی کا حصہ رکھ دیئے ہیں۔ ایک مختصر سورہ قرآن کی اس قدر جامع اور وقع تفیر آپ ہی کا حصہ

ہم نے سورہ قمر کی اس تفیر کو نصائے کے نام سے شائع کیا ہے کیونکہ اس سورہ مبارکہ کی تفییر میں بتایا گیا ہے کہ مختلف انبیاء نے اپنی اپنی قوموں کو کس قدر وعظ ونصحت کیا، لیکن ان کے قلوب واذبان پر انکار کی مہریں ثبت ہو چکی تھیں، لہذا

وہ راہ ہدایت سے بے بہرہ بی رہے۔ چند مونین اور متقین کے علاوہ اکثریت گراہ بی رہی بلکہ الٹا اپنے ال محسین کے در پے آزار ہو گئے۔ ال بدبختول نے حضرت نوع جیے عظیم ناصح پیغیر کولہولہان کیا تو حضرت لوظ کی زندگی اجرن کر دی۔ اور ناقہ مصالح "جو خدا کی عظیم ترین نشانی اور مجزء پیغیر تھا کو ذیج کرنے سے بھی گریز نہ کیا اور حضرت موئی کو بھی ان کی قوم نے طرح طرح کی تکلیفیں دیں اور ان کی پیروی کی بجائے جو ان کی تھے۔ جب ختی کی بجائے جو ان کے تو مدکو اپنانا گوارا نہ مرتبت کا زمانہ آباتی آپ کی قوم نے بھی شرک کو چھوڑ کر تو حید کو اپنانا گوارا نہ کیا۔ حتی اک رائے بلکہ اے مرج خرات کے تقاضے کے اور مجزء شق القرکو دیکی کیا۔ حتی اکہ آپ سے طرح طرح کے مجزات کے تقاضے کے اور مجزء شق القرکو دیکی کیا۔ حتی اکہ آپ سے طرح طرح کی حجزات کے تقاضے کے اور مجزء شق القرکو دیکی کیا۔ حتی اکہ آپ سے طرح طرح کیا۔ حقود کو اینانا دیا ہے۔ اور جادو کا نام دیا۔

رسول معظم ان بداندیشوں کے سلوک سے پریشان ہوئے تو اللہ جل جلالہ نے آپ کو گزشتہ پیغیبروں کے حالات و واقعات کا حالہ دے کر فرمایا کہ رسولوں کی فرمہ داری صرف میرے پیغام کو میری مخلوق تک پہنچانا ہے۔ آگے اس پیغام کو کوئی تشلیم کرے یا نہ کرے اس کی اپنی قسمت، سورہ مبارکہ القمر کی تفییر میں قبلہ آقائے دستغیب نے معلومات کی ایک دنیا آباد کر دی ہے۔ جیسا کہ قرآن مجید میں ہر رطب و بابس کی فبر ہے ویے ہی اس کی تفییر وسعت علمی کی حامل ہوئی چاہئے۔ ہم نے قبلہ کے اس عظیم کارنا ہے کو اردو دنیا میں متعارف کروانے اور اہل علم کی تفیق بجھانے کے لئے اردو زبان میں ترجمہ کا ارادہ کیا۔ بہتو فیق ایزدی یہ کام پایہ یحکیل کو پہنچا اور آب کے ہاتھوں میں ہے ہم اس کاوش میں کی متحارف کروانے یہ فیصلہ آپ پر آب کے ہاتھوں میں ہے ہم اس کاوش میں کن قدر کامیاب ہوئے یہ فیصلہ آپ پر آب کے ہاتھوں میں ہے ہم اس کاوش میں کن قدر کامیاب ہوئے یہ فیصلہ آپ پر آب کے ہاتھوں میں ہے ہم اس کاوش میں کن قدر کامیاب ہوئے یہ فیصلہ آپ پر آب کے ہاتھوں میں ہے ہم اس کاوش میں کن قدر کامیاب ہوئے یہ فیصلہ آپ پر

چھوڑتے ہیں۔

کتاب ہذا کی تھیج کے لئے پروفیسر مظہر عباس صاحب نے بطور مسیح جو خدمات انجام دیں ان پر ہم تہد دل سے پروفیسر صاحب کے ممنون ہیں۔ پروف ریڈنگ اور حوالہ جات کو چیک کرنے کے لئے شیخ خادم حسین اور مولوی حبیب اللہ کی توفیقات ہیں اضافے کے لئے دعا گول ہوں۔

علامه رياض حسين جعفري علامه رياض حسين جعفري مربست اداره منهاج الصالحين لا مور مربست اداره منهاج الصالحين لا مربست اداره منهاج المربست اداره منهاج المربست اداره منهاج المربست الم

and the man the entering

### ح فسيحت

خداوند عالم قر أن عليم مين ارشاد فرماتا ب:

اے اہل ایمان اگری تقوی کو اختیار کروتو خدا اسے تہارے لئے فرقان قرار دے گا۔ یعنی بصیرت والی دید اور شاخت عطا کرے گا تاکہتم سعادت اور عدم سعادت کی مصلحتوں اور مفسدوں کو پہچان سکو۔ ایک اور آیہ مبارکہ میں ہے کہ صاحب تقوی بنوتا کہ علوم کوتم پر نازل کیا جائے اور اللہ تعالی ہر چیز کاعلم رکھتا ہے۔ اگر چہ قرآن تمام لوگوں کے لئے نازل ہوا ہے لیکن وہ صرف مقی بی ہیں جو ہدایت پاتے ہیں۔ اس لئے قرآن عام لوگوں کے لئے بیان ہے او اہل تقوی کی جو ہدایت یا تھوت کا خزان ہے لیکن وہ صوف محتوی کا خزان ہے لیکن صورہ قرآن خران کی ہرسورہ وعظ ونصحت کا خزان ہے لیکن صورہ قرآن کی ہرسورہ وعظ ونصحت کا خزان ہے لیکن صورہ قرآن خرات کی خزات کے واقعات و مورہ قرآن خرات کے دافعات و مورہ قرآن کی مرسورہ مبارکہ میں متعدد انہیاء کے واقعات و معززات کا ذکر کرنے کے بعد انسان کی رشد و ہدایت کے لئے بند و نصائح نے کام ایکار کرکے اپنی عاقبت لیا گیا ہے، تاکہ انسان عبرت عاصل کرے اور شعائز اللہ کا انکار کرکے اپنی عاقبت

ختی مرتب کا معجزهٔ شق القمر ایک عظیم اور منفرد معجزه ہے۔ جب مشرکین نے ختمی مرتبت رسول اسلام سے ایک کھے میدان میں بیٹھے چاند کی چاندنی کا نظارہ كرتے ہوئے اى حسين مظر سے سحر زدہ ہوكر كہا كہ اگر آب اللہ كے سے پنجبر ہيں تو اس جاند کے دو مکرے کر دیں۔ دست نبوت کی انگل کے ایک اشارے سے جاند دو مکڑے ہوا اور آپ کی بغلوں کو بوسہ دیتے ہوئے پھر اپنی اصلی حالت میں آ گیا۔لیکن نہ مانے والے منکرین توحید و رسالت پھر بھی نہ مانے اور لگے علم نجوم سے جحت آرائیاں کرے۔ میعقل کے اندھے کیا جانیں کہ سورج کو واپس بلٹانے والا بدحبیب خداً اگر چاہے تو کا نئات کا نظام بدل کررکھ دے ۔ چاند کو دو مکڑے کرنا اس عظیم ستی کے لئے بھلا کیا مشکل ہے۔ قدیم قواریخ کے مطابق مالا بار کے راج نے اس مجرو مُش القمر کی گوائی دی ہے۔ اور جدید سائنس دانوں نے جاند پر قدم ركه كرية ثابت كرديا ہے۔

ع کہ عالم بشریت کی زدیم ہے گردوں جب ایک عام بشر کی چاند تک رسائی ممکن ہے تو سید البشر ' باعث تخلیق

كائنات رسول ك اشارة الكشت م مجزة شق القمر كيا بعيد ب\_

سورہ مبارکہ القرین انبیائے ماقبل مثلاً حفرت نوح علیہ السلام، حفرت لوط علیہ السلام اور حفرت موی علیہ السلام کے معجزات اور ان کی امتوں کے ان کے واضح معجزات کو جھٹلانے اور حقیقت کو دیکھ کر کر جانے کا تذکرہ بھی نہایت ناصحانہ

انداز میں کیا گیا ہے۔جس سے نتیجہ یہ اخذ کیا گیا کہ میرے حبیب آپ ان لوگوں کی ہٹ دھری اور انکار حقیقت سے دل تلک نہ ہوں۔ ان سے پہلی امتوں نے بھی ای طرح کیا اورنشانه عذاب خداوندی بنین - کشتی نوح " ' ناقه صالحه اور حضرت موی علیہ السلام کے لاتعداد مجزات کو د کھنے سے بھی ان قوموں کو نامجھ افراد پر کچھ اثر نہ ہوا۔ سبق حاصل کیا تو صرف متقیوں نے اور نصائح یقیناً انہی کے لئے ہیں جن کے دلول پر مہریں' آ تکھول پر پردے اور کانول پر پہرے نہ ہوں۔ ورنہ کج فہم' کور باطن اور بخت انسان کہاں سیجھتے ہیں، وہ توجہم کے رابی اور لقمہ تباہی ہیں۔ جاند روثن ہے اس کا دولخت ہوتا بھی روز روشن کی طرح روش ہے لیکن میروشی حقیقت صرف ابل ایمان اور صاحبان تقوی کے لیے ہے۔ بے ایمان اور معصیت زدہ حیوان نما انسان تو طوفان نوح کی طغیاتی پہائی ہے تاقد کی برآ مدگی اور خوراک میں مینڈکوں کی فرادانی ہے بھی عبرت حاصل نہیں کرتے

سورہ القرک تفاسر توسیکا ول کھی جا چکی ہیں اور کھی جاتی رہیں گی لیکن مفسر قرآن حضرت آیت اللہ دستغیب شیرازی نے جس عالمیانہ انداز اور ناصحانہ طریقے سے یہ ذمہ داری نبھائی ہے وہ نہایت ہی قابل فخر کارنامہ ہے۔ جبکہ ججتہ الاسلام علامہ ریاض حسین جعفری صاحب نے اس کارواں دواں اور سلبس اردو ترجمہ کرکے اردو کے قارئین پر بہت بڑا احسان کیا ہے۔ قرآن ذریعہ نصیحت و عبرت ہے۔ اس سے بہترین نصائح کا کہیں ملنا مشکل ہی نہیں ناممکن ہے۔ ہم نے سورہ القرکے ترجمے کا نام اسی لئے نصائح رکھا ہے۔ آخر ہیں دعا ہے کہ اللہ رب العزت القرکے ترجمے کا نام اسی لئے نصائح رکھا ہے۔ آخر ہیں دعا ہے کہ اللہ رب العزت

آغا صاحب کی علمی 'اشاعتی اور نشریاتی توفیقات میں دن دوگئی رات چوگئی ترقی عطا فرمائے۔ وہ جس انہاک اور تن دھی سے خدمتِ علم دین میں مصروف ہیں وہ آئہیں دور حاضر کے علاء میں ممتاز مقام عطا کرتے ہیں۔ ایک ہی وقت میں لکھنا پڑھنا 'حقیق و تدقیق کرنا اور نشر واشاعت کی ذمہ داریاں نبھانا کار آسان نہیں ہے۔ ادارہ منہاج الصالحین کا چند سالہ اشاعتی سفر علم وعمل کا ایک کارواں اپنے ہمراہ لئے ہوئے ہوئے سے۔ اس کارواں کی خیر وسلامتی اور فلاح و ترقی قائم آل محمہ کے خلہور پر نور تک نہایت ضروری ہے۔ یہ صالحین کے راستہ پر گامزن قافلہ ہے اور صالحین کے آخر الزمان بقیۃ اللہ ہی اس ادار کی بہتری کے ضامن ہیں۔ دعائے ظہور ولی العصر کے ساتھ اجازت چاہتا ہوں۔

پروفیسر مظهر عباس ویت منشر کالج لا ہور

# باسم رب العزت محوِعلم وعمل رياض حسين

علم انبیاء کا ورشہ اور علی کا افاشہ ہے۔ یہ دنیا دار العلم بھی ہے اور دار العمل بھی۔ گویاعلم وعمل الازم وطروم ہیں ہے علم بے معرفت ہوتا ہے۔ اور بے عمل نے وقعت اور علاء کی بے عملی تو کسی صورت بھی قابل قبول نہیں۔ روز قیامت بے عمل خطیوں کی زبانیں آگ کی قینچیوں سے کائی جا کیں گی۔ اور یہ بھی یاد رکھنا ضروری ہے کہ کی کے پاس جس قدر علم ہوائی قدر اس علم پر عمل کرنا صاحب علم کے لئے ضروری ہے۔ علم کے لئے عمل زینت ہے اور بے عملی باعث خفت۔ یا باالفاظ دیگر علم عمل کے بینے رہے کار اور باعث عار ہے۔ صد شکر کہ آج کے اس پر آشوب مادی دور میں بھی کچھلوگ مینارہ ہائے علم وعمل کی صورت میں موجود ہیں انہی علائے مادی دور میں بھی کچھلوگ مینارہ ہائے علم وعمل کی صورت میں موجود ہیں انہی علائے مرتبی سے ایک برادرم علامہ ریاض حسین جعفری ہیں۔ جو بینیوں کتب کے مولف و میں ہیں۔ جو بینیوں کتب کے مولف و میں ہیں۔ علم دین ہیں۔

علامہ موصوف لا ہور شہر کے ایک کونے میں بیٹھے خدمت مذہب حصہ میں مصروف ہیں۔ مصائب آل محد کی مستند اور تبلکہ خیز کتاب "سو گنامہ آل محد" کے

خوبصورت ترجے کے بعد سورہ القمر کے ترجمہ وتغییر پر بنی کتاب "القمر اور سورہ واقعہ کے ترجمہ وتغییر کی عامل کتاب "دار الآخرہ" کے تراجم انہوں نے "نصائے" اور "جنت" کے نام سے پیش کر کے بہت بڑی علمی خدمت انجام دی ہے۔ مستقبل قریب بیں ان کے تعاون سے الوقائع و الحوادث جیسی ضخیم معلوماتی کتاب کی تقریباً ترب کی آمد آمد ہے۔ ماضی بیں ان کی سوالا "جواباً کتب کی مقبولیت نے ان کا حوصلہ بڑھایا اور اب وہ مختصر انسائیکلو پیڈیا آف اسلام کی ترتیب و تدوین بیں مصروف ہیں۔ علائے دبلی ولکھنو کی کتب کی تشہیل و تجدید ان کے زیر کار تدوین بیں مصروف ہیں۔ علائے دبلی ولکھنو کی کتب کی تشہیل و تجدید ان کے زیر کار ایک اور منصوبہ ہے اس طرح بح المصائب نہر المصائب اخبار ماتم اور مجالس علویہ کی جلدیں بھی عنقریب منظر عام بہت نے والی ہیں۔

قوم سے جعفری صاحب کی محت وسلامتی کی دعا اور بھر پور تعاون کی ائیل ہے۔ تاکہ یکصد سے زیادہ کتب کے اس ناشر عبیر کا مثن مزید آگے بڑھ سکے اور ادارہ منہاج الصالحین کے پلیٹ فارم سے تبلیغ اسلام اور فروغ تشیع کی خوب خدمت ہو سکے۔ ہم برادرم جعفری صاحب کی توفیقات میں اضافے سکے لئے دعا کو ہیں۔

سيده صدف نقوى

#### بِسُمِ اللهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ

قرآن مجید کی بیسب سے عالی قدر علیل المرتبت اور بزگ ترین آیت ے جس کے بارے میں فرمایا گیا ہے کہ بیاسم اعظم سے زویک تر ہے۔ قَالَ الرَّضَا عَلَيْهِ السَّلامِ: إنَّهَا ٱقُرَبُ اللِّي اِسْمِ اللَّهِ ٱلْأَعْظَمِ مَن نَاظُوَ إِلَى بَيَاضِها (لتالي الاخبار) به الفاظريكم اگر اس آية وافي هدايه كي اصل شرائط اور حالات يك جا مو جائيں تو اس ميں اسم اعظم كى صفات بيدا ہو جاتى ہيں۔ حضرت على عليه السلام فرمات بين: "كُلُّ امْرِ ذِي بَالٍ لَمْ يُبُدُ البِينِ اللهِ الرَّحْمٰنِ الرَّحِيْمِ فَهُوَ اَبُتُو "كَافِيُ" " ہر وہ کام جس کا آغاز بھم الله الرحمن الجيم سے نہ كيا جائے متید خیز ثابت نہیں ہوتا" چنانچہ ہر کام یا کسی مہم کا اچھا اور نیک انجام اس بات سے مشروط ہے کہ اس كام يامهم كوبسم الله الرحمن الرحيم عشروع كيا جائـ صادق آل محر ارشاد قرمات بين: "لا تَدَعُهَا وَلَوْ فِي شِعُر" (كافي) "اگرچه کوئی شعر پڑھنا چاہیں تو شروع میں ہم اللہ .... کا يرهنازك ندكي-

یہ عالی شان آیت نقصان سے بچاتی ہے

کتاب لئالی الاخبار میں منقول ہے کہ ایک روز حضرت علی علیہ السلام منبر

پر تشریف فرما تھے اور حاضرین سے فرما رہے تھے کہ! اگر کوئی شخص کھانا کھانے سے

پہلے بہم اللہ الرحمٰن الرحیم کا کہنا ترک نہیں کرتا تو میں اس امر کا ضامن ہوں کہ وہ

کھانا اسے کوئی نقصان یا ضرر نہیں پہنچا سکتا'' حاضرین میں سے ''ابن کوا'' نامی ایک
شخص جو منافق تھا اور سینہ میں حضرت علی علیہ السلام کے خلاف بغض و کینہ رکھتا تھا'

اس دوران ہو چھتا ہے! میں نے کل رات کھانا کھانے سے پہلے ''بہم اللہ الرحمٰن

الرحیم'' پڑھی لیکن اس کھانے کی وجہ سے میری طبیعت خراب ہوگئ آپ نے فرمایا:

فَلَعَلَّكَ أَكُلُتَ ٱلْوَانَا فَسُمَّيْتَ عَلَى بَعُضِهَا وَلَمُ تَسُمِّ

عَلَى بَعْضِ (لئالى الاخبار)

ردمكن بكل رات تم في ايك بى مح كا كهانا نه كهايا بواور اگرتم چاہتے ہوكه كهانے سے تبهيں كوئى نقصان بد بوتو ہر نئے كھانے سے پہلے بسم اللہ كہو۔"

لبذا انسان كو حامي كه برنيا كهانا كهاني سي قبل "بسم الله"

-4

ایک اور روایت کے مطابق کی شخص نے صادقِ آلِ محر کی خدمت میں عرض کیا ''میں کھانا کھاتے ہوئے بار بار بم اللہ کہتا ہوں لیکن مجھے اس کے باوجود نقصان ہوتا ہے' آپ نے اس شخص کے جواب میں فرمایا اِذَا قَطَعتِ التسَّمِیَّةُ بِالْکلَامِ ثُمَّ عَدْتَ بِالْکلَامِ تُسَمَّیم

قُلُتُ لاَ قَالَ عَلَيْهِ السَّلاَمَ فَمَنُ هٰيهُنَا يَضُرُّكَ (لئالى الاخبار)

"شایدتم آغازین بیم الله کہتے ہو اور کھانا کھانے کے دوران کوئی بات کرتے ہو چنانچہ بات کرنے کے بعد پھر"بیم اللہ" کہا کروتا کہ اس کی تاثیر باقی رہے۔"

اللہ تعالیٰ کے نام کی ہے برکت بھی ہے کہ شیطان مردود ولعین کھانا کھانے

دوران اس خفس سے دور رہتا ہے جو کھانا کھانے میں مصروف ہے اور اس کے
کھانا کھانے کے دوران کی کے ساتھ کھانا کھانے میں شریک نہیں ہوتا بلکہ بہم اللہ
کی برکت سے وہ اس سے علیم وہ وجاتا ہے۔ یہ بات بھی بتاتے چلیں کہ میاں بیوی
کو ہم بسری کے وقت بہم اللہ الرحم الرحیم کا کہنا نہیں بھولنا چاہیے کیونکہ قرآنی
آ بات مباد کہ کا متن اس امر کا شاھد ہے کہ شیطان مردود من جملہ مال و اولاد میں
بھی شریک ہوتا ہے اس سلسلے میں اللہ تبارک و تعالی قرآن مجید میں ارشاد فرما تا ہے:

"وَشَادِ كُهُمْ فِی الْاُمُوالِ وَالْاَوْلَادِ وَعِدُهُمْ" (بی امرائیل آ ہے ۱۲)

"وَشَادِ كُهُمْ فِی الْاُمُوالِ وَالْاَوْلَادِ وَعِدُهُمْ" (بی امرائیل آ ہے ۱۲)

"اور ان کے مال اور اولا دہیں ان کے ساتھ ساجھا کرکے اور شریک ہوتا رہ اور ان سے (خوب جھوٹے) وعدے کر۔"

ہر حالت میں بسم اللہ ..... کو ورد زباں بنالیں

الغرض اس مبارک آیت کا وہ عالی شان مرتبہ ہے کہ مونین ہرفتم کے حالات میں اس کو اپنا ورد زبال بنائیں اور کسی بھی صورت میں اے ترک نہ کریں اور یاد رکھیں بلکہ بعض روایات سے سی بھی معلوم ہوتا ہے کہ اس آ بیشریفہ کے ترک

کرنے ہے نقصان کا اندیشہ موجود ہے۔

آسان ولایت کے گیارہویں درخشاں ستارے لیعنی حضرت امام حسن عسری علیہ السلام اس سلسلے میں ارشاد فرماتے ہیں:

وَلِرَبِهَما تَرَكَ بَعُضُ شَيَعَتِنَا فِي افْتَتَاحِ آمُوهِ بِسُمِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ عَلَى شَكْرِ الرَّحِمٰنِ الرَّحِيْمِ فَيَمَتِحِنَّهُ اللهُ بِمَكْرُوهِ لِيُنْبَّهَهُ عَلَى شَكْرِ اللهِ وَالثَّنَاءَ عَلَيْهِ ..... (لنالى الاحبار) "الله وَالثَّنَا الرَّمِٰنَ الرَّمِمْ كَرَكَ "الله تعالى مارے بعض شيعوں كو بم الله الرحمٰن الرحمٰ كرتك كرك وجو الله تعالى كا كرنے كى وجو ہے امتحال ميں جال كرتا ہے تاكہ وہ الله تعالى كا

شكر بجالائين اور بالووب ہو جائيں-"

اب رہی بات دوسرول کی خواہ دہ ہم اللہ پڑھتے ہیں یانہیں ان سے کوئی واسط نہیں ہے لیکن چوتکہ اہل بیت علیجم الصلوۃ والسلام کے دوست داروں سے زیادہ انس ومحبت ہے اس لیے انہیں تعبیہ کی جاتی ہے تا کہ اس طرح وہ اپنے تیکن زیادہ قکر مند رہیں اور اپنی حفاظت کر علیں اور اللہ کا پاک و بابرکت نام ان کا ورد زبال بنا رہے اور ہر نے کام کے آغاز میں ہم اللہ اللہ سے کا پڑھنا ان کی عادت ٹائے بن جائے۔

بسم الله نه پرهی اور زمین برگر گیا

ایک دن عبداللہ بن کی محضرت علی علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہوئے۔ قریب بی ایک کری رکھی ہوئی تھی آپ نے اس صحابی سے کری پر بیٹھنے کے لیے فرمایا۔ یہ صاحب کری پر بیٹھنے ہوئے کری کے الٹ جانے کے سبب زمین پر گر گئے جس کے باعث ان کا سرزخی ہوا اور سرسے خون جاری ہوگیا اس موقع پر امیر گئے جس کے باعث ان کا سرزخی ہوا اور سرسے خون جاری ہوگیا اس موقع پر امیر

المومنین حضرت علی علیہ السلام نے پانی لانے کا تھم دیا اور آپ نے اس پانی سے اپنی کا سے صحابی کا سر دھویا۔ پھر اس سے فرمایا:

"میرے قریب آؤ' آپ نے اپنا دست مبارک اس کے سر کے رخم پر ملا اس کے نام کے رخم پر ملا اس کے سر کے رخم پر ملا اس لئے رخم پر رکھا اور اپنا لعاب دھن ای کے سر کے رخم پر ملا اس لئے سحابی کے سر کا رخم گھیک ہوگیا اور اس زخم کا معمولی نشان بھی باقی ننہ رہا۔ بعد میں حضرت علی علیہ السلام نے فرمایا اے عبداللہ فداوند کا شکر بجالا کہ ہمیں اپنے شیعوں اور اپنے چاہئے والوں کے گناہوں کو منانے کا دار دنیا میں ذریعہ قرار دیا اور ہم کو دنیاوی آلام و مصابح سے بچانے کے لیے مقرر فرمایا تاکہ ان کی اطاعت ہرقتم کے شور فرمایا تاکہ ان کی اطاعت ہرقتم کے شور فرمایا تاکہ اور اس کے بدلہ میں انہیں نیکیوں سے نوازا جائے۔

اس موقع پر عبداللہ نے عرض کی: اے میر مولا! جس گناہ کے باعث میں زمین پر گرا وہ کون ساگناہ تھا 'مجھے اس بارے میں آگاہ فر کیں تا کہ آئندہ ایسا گناہ مجھ سے سرزد نہ ہو۔

حضرت على عليه السلام في ارشاد فرمايا:

(فَقَالَ تَرَكَكَ حِيْنَ جَلَسُتَ أَنُ تَقُولَ بِسُمِ اللَّهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِمْنِ الرَّحِيْمَ فَعَجَّلَ ذَلِكَ لِسَهُوكَ عَمَّا نَدَيْتَ الِيَهِ تَمُحِيْصًا فَا اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ بِمَا أَصَابَكَ اَمَا عَلِمَت أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَآلِهِ وَسَلَّمَ حَدَّثَنِي عَنِ اللَّهِ تَعَالَى كُلُّ اَمْرٍ ذِى بَالٍ لَمْ يُذَكَرُ فِيْهِ وِسَلَّمَ حَدَّثَنِي عَنِ اللَّهِ تَعَالَى كُلُّ اَمْرٍ ذِى بَالٍ لَمْ يُذَكَرُ فِيْهِ بِسُمِ اللَّهِ فَهُوَ اَبْتَرُ) (تغير معزت الم صن عمرى عليه المام)

"اس کا سب بہ تھا کہ تم نے کری پر جیٹھتے ہوئے ہم اللہ نہ پڑھی چنانچہ اس کی سزا تم نے پالی کیونکہ تمہیں جس چیز کے پڑھنے کا حکم دیا گیا تھا' تم نے اس کا ورد نہ کیا' جس کے پڑھنے کے باعث تمہارے گناہ جھڑ جاتے ہیں۔ کیا تمہیں معلوم نہیں ہے کہ حضرت فتمی مرتبت صلی اللہ علیہ وآلہ وسلم نے میرے من نے ایک حدیث بیان فرمائی تھی کہ اللہ تعالیٰ نے مجھے وقی کے ذریعے بینجر دی ہے کہ ہروہ کام جس کا آغاز ہم اللہ کے ذریعے بینجروی اس کا انجام نہیں ہوتا۔"

روز قیامت مومنین کے نامید اعمال کی حالت

ایک روایت میں منقول کے گا اور اس کے دن جب بندہ مومن کو اس کا
نامہ اعمال اس کے ہاتھ میں دیا جائے گا اور اس سے بید کہا جائے گا کہ اسے پڑھ تو
مومن اپنی دنیاوی عادت کے مطابق کہ جب بھی وہ کوئی نئی چیز کو پڑھتا تھا تو ہم اللہ
الرحمٰن الرحیم سے شروع کیا کرتا تھا حسب عادت اپنے نامہ اعمال کو پڑھنے سے قبل
بم اللہ الرحمٰن الرحیم کے گا' اس طرح اچا تک اس کے نامہ اعمال سے اس کے تمام
گناہ مٹ جا کیں گے اور الہی ندا آئے گی کہ اس جمارے بندے! تو نے ہمیں
رحمانیت اور رحیمیت سے بھارا ہے' اب ہم بھی تیرے ساتھ اپنی رحمت سے سلوک اور

اِقُوا أَ كِتَابَكَ كَفَى بِنَفُسِكَ الْيَوُمَ عَلَيْكَ حَسِيبًا. "اورجم اس عليس كرانا نامهُ عمل بره ل اورآج اپنا

حاب لینے کے لیے تو آپ ہی کافی ہے ' (بی امرائیل آیت ۱۲) كاش كه جارى يه عادت ثانيه بن جائے اور تادم مرك بھى ہم بىم الله کہتے ہوئے دار فانی کو وداع کہیں اور جب قبر سے ہم ایک بار پھر زندہ اٹھائے جائين تو بهم الله اور الحمد لله جهارا وروزبان مو: آمين! وقَالُوا ٱلْحَمُدُلِلَّهِ الَّذِي صَدَقَنَا وَعُدَهُ (24-زمر) "اور بیاوگ کہیں گے شکر ہے جس نے اپنا وعدہ ہم کو سے کر دکھایا" كفن ميں ہم الله الرحمٰن الرحيم كا رقعه ركھنے كى سفارش ایک بزرگوار مخف کا تذکرہ ہے کہ اس نے حالت احضار ہوقت مرگ ہم الله الرحمٰن الرحيم كي آيت شريف كو ايك رقعه پر لكها اوريه وصيت كي كه اس رقعه كو میرے کفن میں رکھنا تاکہ میں یہ کہد کوں کہ میرے یالنے والے کہ تیری کتاب کی سب سے پیلی آیت قرآن مجید کی ہر سورہ ممارکہ کا پہلا عنوان قرار پایا ہے۔ اے میرے رب! اے میرے پالنے والے !میرے ساتھ اس آیت کے مطابق سلوک فرمانا یعنی رحمیت اور رحمانیت کی صفت کے ساتھ میرا حساب و کتاب رانا (الا فیار) قُلُ إِنَّ صَلَاتِي وَ نُسُكِي وَ مَحْيَاى وَمَمَاتِي لِلَّهِ رَبِّ الْعَالَمِينَ. "اے رسول ! تم ان لوگوں سے کہہ دو کہ میری نماز میری عبادت عيرا جينا ميرا مرناسب خدا عي كے ليے ہے جو سارے جہان کا پروردگار ہے۔ (سورہ انعام -١٦٣)



بسُمِ اللهِ الرَّحُمْنِ الرَّحِيْمِ

# قیامت قریب ہے

اِقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانشَقُ الْقَمَرَ.

قیامت قریب آ گئ ہے اور الماندو ملاے ہو گیا"

"اَلسَّاعَة" قیامت کے نامول میں ہوایہ ہے اور پروردگار عالم نے قرآن مجید کے کی مقامات پراس نام سے قیامت کی تجیر فرمائی ہے۔ "اِقْتُوابَ"کا معنی ومفہوم بھی قریب آنے یا نزدیک ہونے کے مترادف می چنانچہ "اِقْتُوبَتِ

السَّاعَةُ" كمعنى يه بوئ كه قيامت كي المرعى قريب آ كئ-

(اب ہم بیغور کریں گے کہ قیامت کے سلطے میں ساعت کی تعبیر سے

كيون استفاده كيا كيا ع؟)

ا۔ امرتشمیہ کی پہلی صورت

ساعت زمانہ یا وقت کی اکائیوں میں سے ایک اکائی ہے۔ اب چونکہ قیامت دنیاوی عمر کی گھڑیوں یا ساعات کی آخری گھڑی یا ساعت میں ظہور پذیریا واقع ہوگ اس لیے اے ساعت یا گھڑی ہے تعبیر کیا گیا ہے ۲۔ تشمیمہ کی دوسری صورت

اس بارے میں بعض محققین کہتے ہیں! قیامت کواس لیے ساعت سے تعیر
کیا جاتا ہے کیونکہ اس کی طرف یا اس کی جانب سعی وحرکت کی جاتی ہے یا یوں کہہ
لیجئے کہ لوگ فطری طور پر قیامت کی جانب مصروف سعی وحرکت ہیں۔ باوجود یکہ
لوگ اس ست کی جانب اپنی اس حرکت ہے آگاہ نہیں اور یکسر غافل ہیں۔ مختر یہ
ہے کہ ایک ایک سانس کے ساتھ لوگ قیامت کے قریب ہوتے چلے جا رہے ہیں اس لیے اس کوساعت سے تعیر کیا گیا ہے۔

۳ تسمیه کی تیسری صورت

ایک اور وجہ یہ ہے کہ یہاں پر معقوں یا گھڑیوں کا مسلہ در پیش نہیں بلکہ کیونکہ قیامت کے روز عجیب وغریب واقعات رونما ہوں گے۔ منجلہ یہ کہ ایک طرف جہنم ایک لاکھ لگاموں میں مقید شعلہ ور ہو رہی ہوگ۔ اس طرح لوگوں کو دیگر قیامت کے خوفناک اور ہولناک مناظر دیکھنے میں آئیں گے اور مختراً یہ کہ انتہائی مختر وقت میں انتہائی عظیم واقعات پیش آئیں گے۔ اس لیے اس روز کو ساعت سے تجیر کیا گیا ہے۔

## الميدكي چوهي صورت

ایک اورسب بیبھی ہوسکتا ہے کہ اس امر سے روز قیامت حساب و کتاب کے عمل کا سرعت اور تیزی کے ساتھ انجام پانے کی جانب اشارہ ہو۔ بے شک اللہ تبارک و تعالیٰ سرایج الحساب ہے یعنی تیزی سے حساب لینے والا خالق ہے اور اس کی ذات والا صفات کے لیے آغاز خلقت سے قیامت تک آنے والی تمام کلوق کے حاب میں کسی قتم کی تا خیر کا کوئی مفہوم نہیں البذا اس سلسلے میں صرح روایات سے پتہ چلتا ہے کہ مومن کا حیاب و کتاب ظہرین کی نمازوں کے درمیانی وقفہ میں مکمل ہو جائے گا چنانچہ مومن بروز حشر اتن مخضر مدت میں اپنے حیاب و کتاب سے فارغ ہو جائے گا بلکہ اگر یہ بات کبی جائے کہ اتنا عرصہ بھی درکار نہ ہوگا تو بے جانہ ہوگا مومن کے سائے ایک کتبہ ہوگا قرار پائے گا جس پر اس کے جملہ اعمال چاہے معمولی مومن کے سائے ایک کتبہ ہوگا قرار پائے گا جس پر اس کے جملہ اعمال چاہے معمولی ہوں چاہے عظیم اس کی عبادات اور معاصی و گناہ تمام کے تمام اس نیج پر نمایاں ہوتے کہ ایک لید میں اس کی ادراک کرے گا اور ان سے واقف ہو جائے گا' لبندا تو کہ آن نے اس طرف اشارہ کیا ہے۔

يُوْيُلَتَنَا مَالِ هَٰذَا الْكِتَابِ لِآيَعَادِرُ صَغَيْرَةً وَّلَا كَبِيْرَةً اِلَّآ الْكِتَابِ لِآيَعَادِرُ صَغَيْرَةً وَّلَا كَبِيْرَةً اِلَّآ الْحُصْفَا.

"اور کہتے جاتے ہیں ہائے ہماری شامت میسی کتاب ہے کہ نہ چھوٹے گناہ کو قلمبند کئے بغیر چھوڑتی ہے نہ بڑے گناہ کو"

(الكهف ١٩٥)

رسول الله فرماتے ہیں جب کوئی فرد اپنے گناہ کو دیکھے گا، تو فرط حزن و ملال سے پیپ اور خون کے آنسوروئے گا (بحار الانوار جلد السفی ۲۲)

وہ بذات خود اپنے گناہوں کا مشاہدہ کرے گا اور اس بات کی ضرورت پیش نہیں آئے گی کہ اسے بتایا جائے کہ کن کن گناہوں کا مرتکب ہوا ہے بلکہ اس خود ہی سب کچھ پڑھنا ہوگا' لہذا قرآن مجید نے اس کی وضاحت کی ہے: اِقُرَأُ کِتَابَکَ کَفٰی بِنَفْسِکَ الْیَوْمَ عَلَیْکَ حَسِیْبًا. "اور ہم اس سے کہیں گے کہ اپنا نام عمل پڑھ لے اور آج اپنا حماب لینے کے لیے تو آپ ہی کافی ہے" (بی اسرائیل: آیت ۱۲) فراموثی اور بھول دنیا کی خصوصیت ہے

جہان آخرت اس دنیا سے سراسر مختلف ہے۔ ہماری اس دنیا کا تو یہ حال ہے کہ اگر گزرے ہوئے دن میں کی سے کوئی حماقت سرزد ہو جائے عین ممکن ہے آج کے دن وہ اس حماقت کو طاق نسیاں کے سپرد کر دے اور بتدری اے مکمل طور پر بجول جائے لیکن روز قیامت کا معاملہ ایسا ہر گزنہیں ہے۔ زندگی کے آغاز سے تادم مرگ جملہ انتال و افعال (معمولی اور غیر معمولی) تمام کے تمام اسے یاد آجائیں گئے قرآن مجید نے اس کی یوں وضاحت فرمائی ہے:

وو جَدُوا مَاعَمِلُوا حَاضِران

''ادر جو کچھان لوگوں نے دنیا میں گیا تھا وہ سب لکھا ہوا موجود پائیں گے۔'' (الکھف' ۴۹)

وہ جہان یا عالم عجیب وغریب ہوگا۔ اللہ تعالی کے ہم "سریع الحساب" کا وہاں پر مکمل ظہور ہوگا ، جی ہاں! قیامت کے روز ہی ابتدائے تخلیق کا نئات سے لے کر دنیا کے فنا تک تمام کے تمام پیدا ہونے والے جن و بشر کا مکمل حساب لکھا ہوا موجود ہوگا اور جس جس نے جو بھی عمل کیا ہوگا ' خالقِ کا نئات ایک لمحہ میں سامنے لے آئے گا۔ بہ الفاظ دیگر یہ سب کچھ وہم و خیال سے بالاتر انتہائی کم عرصہ میں داقع ہوگا اور ای مناسبت سے قیامت لفظ ساعت سے تعبیر کی گئی ہے۔

#### حساب كى طوالت عذاب الم اورصعوبت ب

اس میں کوئی شک نہیں ہے کہ بعض لوگوں کو بہ روز قیامت حماب کے پچاس مقام یا موقف پر طویل عرصہ تک روکا جائے گا، یعنی روز قیامت حماب کے پچاس مقام یا موقف ہیں اور ہر موقف پر ہزار سال تک روکا جائے گا۔ اس کا ہرگز یہ مطلب نہیں ہے کہ اللہ تبارک و تعالی جو حماب لینے والا ہے تیزی سے حماب لینے پر قادر نہیں بلکہ اس تاخیر کی وجہ یہ ہے کہ الیا شخص نجات پانے والوں میں سے ہوگا اور ہر مقام پر طوالت حماب کے نتیجہ میں اسے عذاب ہوگا اور اذبت لائق ہوگی اور اس عمل کے ذریعہ وہ گناہوں ہے پاک و پاکیزہ ہو جائے گا۔ جبکہ اگر نجات پانے والوں میں سے نہیں ہوگا تو ان مواقف میں طوالت حماب سے اس کو شدید عذاب اور اذبت وصعوبت کا سامنا کرنا پڑے گا جو برات خود اس کے لیے ایک قتم کی سزا اور اذبت وصعوبت کا سامنا کرنا پڑے گا جو برات خود اس کے لیے ایک قتم کی سزا

بعض اہل ایمان افراد کے گناہوں کی اسی دنیا میں علاقی ہو جاتی ہے اور وہ گناہوں سے پاک ہوکر دار فانی سے کوچ کرتے ہیں۔ مثال کے طور پر بیماری یا کی طویل علالت یا شدید جان کئی کے نتیجہ میں یا انقال کے بعد فشار قبر اور عالم برزخ کے عذاب کے باعث تمام اہل ایمان افراد کے گناہ معاف ہو جاتے ہیں۔ اس طرح ایسے افراد کو قیامت کے روز کسی مقام یا موقف پر حساب کی طوالت کی اذیبوں اور عذابوں اور صعوبتوں کا سامنا نہیں کرنا پڑے گا لیکن اگر خدا نخواستہ عالم برزخ میں بھی گناہوں کی کثرت کے باعث اسے معافی نصیب نہیں ہوتی تو قیامت کے میں بھی گناہوں کی کثرت کے باعث اسے معافی نصیب نہیں ہوتی تو قیامت کے مختلف مقامات ومواقف میں اسے روکا جائے گا بیہاں تک کہ وہ کھمل طور پر پاک و

پاکیزہ ہو جائے۔ نیز اگر اس کے باوجود وہ گناہوں سے پاک نہ ہوا تو اسے حماب کے مقام پرطویل عرصہ تک تفہرنا ہوگا اور اگر اس کے گناہ اس سے بھی زیادہ ہوئے تو اسے پچھ عرصہ جہنم کا عذاب برداشت کرنا ہوگا اور تمام گناہوں کے اثرات زائل ہونے پروہ جہنم سے نجات پائے گا۔

قرب قيامت

یہ ایک مسلمہ امر ہے کہ قیامت ضرور برپا ہوگی اور یہ امر برق ہے لیکن جو بات زیادہ اہمیت کی حال ہے اور جس کے بارے میں قرآن مجید میں بارہا یاد دہانی کرائی گئی ہے اور مومنین کو بالخصوص اے یاد رکھنا چاہیے وہ قرب قیامت ہے۔ درحقیقت مخلوق خداوندی مام تر گناہوں کا ارتکاب اس لیے کرتی چلی آ رہی ہے کہ وہ اس بات سے یعنی قرب قیامت کے مسئلہ سے غافل ہے اور قیامت کی آمد کو بہت دور مجھتی ہے۔ اس سلسلہ میں ارشاد الیں ہے:

إِنَّهُمْ يَرَوُنَهُ بَعِينُدًا وَّ نَرَهُ قَرِيْنًا.

قیامت ان کی نگاہ میں بہت دور ہے اور جاری نظر میں نزدیک ہے۔' (العارج ۲٬۱۷)

خداخواست سرے سے قیامت کی آمد کے انکاری ہیں۔ اس طرح ایسے لوگ کفر کی راہ اختیار کرتے ہوئے کہتے ہیں کہ"آیا کوئی شخص اس جہاں ہے آکر اس کے بارے ہیں کوئی خبر لایا ہے؟ " ایسے لوگوں کے شعور و ادراک کی سطح آتی ہی ہے ۔ کیا یہ لوگ یہ نہیں سوچتے کہ انہیاء برخی " نے آکر انہیں یہ باتیں نہیں بتا کیں اور ایسے معاملات کے بارے میں انہیں آگاہ نہیں فرمایا؟ کیا حضور ختی مرتبت کا اور ایسے معاملات کے بارے میں انہیں آگاہ نہیں فرمایا؟ کیا حضور ختی مرتبت کا

تمام جہانوں پر احاط نہیں تھا؟ اور آپ نے قیامت کے واقعات سے انہیں روشناس نہیں فرمایا؟ اس کے باوجود ان تمام باتوں سے قطع نظر کیا اللہ جارک تعالیٰ نے قرآن کریم میں قیامت کے حالات کے بارے میں بار بار انہیں مطلع نہیں فرمایا؟ سورہ مبارکہ نجم کی آخری آیات میں ارشاد خداوندی ہے:

"أَزِفَتِ الْأَزِفَةُ"

قيامت قريب آگئ ہے۔ (جم ـ ۵۷)

یہاں پر بھی قرب قیامت کی جانب اشارہ ہے۔ ای طرح سورہ انبیاء کی

ابتداء مين ارشاد موتاكي:

اِقْتَرَبَ لِلنَّاسِ حِسَابُهُمْ وَهُمْ فِي غَفْلَةٍ مُّعُرِضُونَ.

یعن "اوگوں کے پاس ان کے حساب کا وقت آئینچا ہے اور وہ

ہیں کہ غفلت میں پڑے منہ مورج بی جاتے ہیں۔" (انبیاءا)

ایما کام کروکہات پڑھنے میں شرمندگی نہ ہو

حضرت على عليه السلام نهج البلاغه مين ايك مقام پرارشاد فرمات مين:

"جو كام كرنا جائة مو جو بات كهنا جائة موايى موكمكل

(به روزحشر) اے پڑھنے میں تہمیں خفت نہ اٹھانی پڑے۔"،

كياآپ كے ليے يہ بات مكن نے كه كل (روز حشر) يہ بات پڑھ سكوكه

میں نے فلاں موقع پر دشنام طرازی کی تھی' اور فلاں موقع پر گناہ کبیرہ کا ارتکاب کیا

تها اور فلال دن كوكى برافعل انجام ديا تها؟ للبذا اگر ايسامكن نهيس تو كيول اس بارے

میں ابھی نے نہیں سوچتے ؟

ا یک نیک خصلت اور صالح انسان نے اپنے میٹے کومخاطب کرتے ہوئے کہا: میری تم ے ایک گزارش ہے۔ بیٹے نے جواب میں کہا آپ جو بھی فرمائیں گے میں وہی بجالاؤں گا۔ باپ نے کہا جبتم رات کو گھر لوٹ کر آؤ تو گھرے باہراینے کئے ہوئے تمام اعمال و افعال کے بارے میں مجھے آگاہ کرنا۔ سے نے باپ کی بات قبول کی اور جب وہ رات کو اپنے گھر لوٹا تو گھر سے باہر کے كئے ہوئے اپنے عام افعال و اعمال كے بارے ميں اپنے والدكوآ گاہ كرنا شروع كيا اور جب نازیا باتوں اور برے افعال کی نوبت آئی تو اسے والد کے سامنے بیان كرنے كى جميد موئى اور شرمند كى محسوس كى چنانجداس نے اسے والد كے ہاتھ ير بوسدوے كرآ بديده موتے موئے كہا: " بابا جان! آب اس مطالبہ سے وستبردار مو جائیں اور اس کے سوا آپ بوجھی تھم دیں گے میں بجالاؤں گا کیوں کہ مجھے آپ ے شرم آتی ہے۔ والد نے این بیٹ کہا میرے بیٹے میں ایک ضعیف اور عاجز بندہ ہوں اور تہمیں مجھ سے شرم آتی ہے لین کل جبکہ تم خالق کا نات کی بارگاہ میں پیش کئے جاؤ کے تو اس وقت کیا کرو کے چنانچہ والدی وعظ ونصیحت سے جر پور اس گفتگو کے سبب بیٹا اپنے تمام گناہوں سے تائب ہو گیا۔

قرب قیامت کی نشانی

حضرت محم مصطفیٰ خاتم الانبیاء والمرسلین "كی بعثت مباركه قرب قیامت كی نشانیوں میں سے ایک نشانی ہے۔ اب جبکه حضور ختمی مرتبت مبعوث به رسالت ہو چكے ہیں تو بي آخر الزمان يا دنیا كی عمر كا اخرى حصه ہے اور دنیا قریب الانتقام ہے۔ حضور ختمی مرتبت "كی ذات اقدى كا بذات خود ارشاد ہے" اللہ تعالیٰ نے دنیا كی عمر

مخفر كردى ہے۔ يعنى روز قيامت جننى عمر كه جس كى مقدار پچياس بزار سال ہے: تَعُونُ جُ الْمَلَائِكَةُ وَالرُّونُ حُ اللَّهِ فِى يَوْمٍ كَان مِقْدَارُهُ خَمْسِيُنَ ٱلْفَ سَنَةٍ

"جو كه سيرهيوں كا (ليعنى آسانوں كا) مالك ہے۔ (جن سيرهيوں سے) فرشتے اور اہل ايمان كى روسيں اس كے پاس چڑھ كر جاتى بيں اور وہ عذاب ايسے دن ہو گا جس كى مقدار (دنيا كے) بچاس ہزار سال كے برابر ہے۔"

حضور فتی مرتبت وا ترات بین اس قلیل مدت میں سے صرف کم وقت باقی

ره گيا ہے۔

إِنَّ اللَّهَ جَعَلَ الدُّنُيَا كُلُّهَا قَلِيُلاً فَمَا بَقِىَ مِنْهَا قَلِيْلٌ مِنُ قَلِيلٌ مِنُ قَلِيلٌ مِنُ قَلِيلٌ وَ مَثْلُ مَا بَقِىَ مِثُلُ الفَّعِبِ أَيُ ٱلْغَدِيرُ شُرِبَ صَفُوهٌ وَ قَلِيلٍ وَ مَثْلُ مَا بَقِى مِثْلُ الفَّعِبِ أَيُ ٱلْغَدِيرُ شُرِبَ صَفُوهٌ وَ بَقِي كَدُرَه. (تنير ردح اليان)

لہذا انسان کو ہرطرح سے تیار رہنا چاہیے ایساتہ ہو کہ اسے اچا تک قیامت کا سامنا کرنا پڑے وہ اسے آ گھیرے اور اپنی لپیٹ میں لے لے۔ اس سلسلے میں ایک روایت منقول ہے کہ بازار میں خریداری میں مفروف شخص ابھی صرف کی چیز کو لینے میں مصروف ہوگا اور اس چیز کے دکاندار کو دام ادا کر رہا ہوگا کہ قیامت آ جائے گی۔ پروردگار عالم نے سورہ مبارکہ یئت میں بھی اس موضوع کی جانب اشارہ فرمایا

فَلا يَسْتَظِيْعُونَ تَوْصِيَةٌ وَلَا إِلَى اَهْلِهِمُ يَرُجِعُونَ. " پھر ندتو بيلوگ وصيت على كرنے ياكيں كے اور ندائے گر

# ہی کی طرف لوٹ کر جاسکیں گے۔'' (یس -۵۰) مالک وینار کی گفتگو

ایک دن مالک وینار کی بیٹی نے اپنے والدے کہا: بابا ارات کے وقت آپ کو کیا ہو جاتا ہے کہ جب آپ پر معمولی نیند طاری ہوتی ہے تو آپ اچا تک نیند ے بیدار ہو جاتے ہیں؟ مالک دینار نے کہا بیٹی تنہارے باپ کو اس بات کا خدشہ رہتا ہے کہ وہ سور ہا ہواور کوئی عذاب آ جائے۔ کیونکہ قرآن مجید میں ارشاد خداوندی ہے کہ:

اَفَامِنَ اَهُلُ اِلْقُرِیٰ اَنُ یَاتِیَهُمُ بَاسُنَا بَیَاتًا وَّهُمُ نَائِمُوُنَ. ''تو کیا ان بسیوں میں رہنے والے اس بات سے بے خوف میں کہ ان پر ہمارا عذاب راتوں رات آ جائے جبکہ وہ پڑے (بے خبر) سوتے ہوں۔'(الاراف-42)

#### موت قیامت صغریٰ ہے

قرآن مجید میں ساعت ہے موت کی تجیر کی گئی ہے ای لیے موت کی گھڑی کو قیامت صغریٰ سے تجیر کیا جاتا ہے کیونکہ موت قیامت کا آغاز دار عمل کا اختتام اور عالم جزاکی ابتداء ہے۔ چنانچہ قیامت کبریٰ کے جواوصاف بیان کئے گئے ہیں موت کی گھڑی میں اس کی مثال ظاہر ہو جاتی ہے۔ مثال کے طور پر قیامت کے دن ایک شدید زلزلہ واقع ہوگا جس کے نتیجہ میں دودھ پلانے والی مائیں ڈر کے مارے اپنے دودھ پھٹے بچوں کو بھول جائیں گی اور ساری حالمہ عورتیں اپنے اپنے ممل دہشت سے گرا دیں گی (سورہ کج کی ابتدائی آیات) ای طرح موت کے ممل دہشت سے گرا دیں گی (سورہ کج کی ابتدائی آیات) ای طرح موت کے محل دہشت سے گرا دیں گی (سورہ کج کی ابتدائی آیات) ای طرح موت کے

لحات میں بھی انسانی جمم پر ایبا لرزہ طاری ہوتا ہے کہ روح جسم سے جدا ہو جاتی

4

قیامت وہ روز ہے جس روز ستارے بے نور ہو جائیں گے اور گر پای

3

وَإِذَا النُّجُوُمُ انْكَدَرَتُ

اورجس وقت تارے گر پڑیں گے۔ (التكوير-٢)

اس طرح موت کی ساعت میں بھی انسان اپ تمام حواس کھو بیشتا ہے اور آئھیں بے نور ہو جاتی ہیں۔ درحقیقت ہماری آئھیں اور کان تاروں کی طرح ہیں۔ جب بچہ پیدا ہوتا ہے اس کی آئھیں کھی ہوتی ہیں لیکن اسے بچھ بھائی نہیں دیتا اور اس کے کان صحح ہوتے ہیں لیکن پچھ سائی نہیں دیتا۔ قیامت وہ دن ہے جس دن آ قاب کی چا در کولپیٹ لیا جائے گا اور وہ بے نور ہو جائے گا۔ موت کی گھڑی میں بھی دل کا سورج ڈو جنے لگتا ہے اور اسے کہی لگ جاتا ہے اور اس کی حرکت ختم ہو جاتی ہے۔ جدید طبی تحقیقات کے مطابق دل کی ساخت اتنی مضبوط ہے کہ اگر ہو جاتی طاقتور افراد بھی اسے مضبوطی سے جکڑ لیس تب بھی اس کی دھڑکن ختم نہیں ہوتی لیکن موت کے وقت قیامت کے دن کے سورج کی مانند ہمیشہ کے لیے ڈوب ہوتی لیکن موت کے وقت قیامت کے دن کے سورج کی مانند ہمیشہ کے لیے ڈوب جاتا ہے اور اس کی دھڑکنیں رک جاتی ہیں۔ قیامت کے دن عظیم اور مضبوط پہاڑ جاتا ہے اور اس کی دھڑکنیں رک جاتی ہیں۔ قیامت کے دن عظیم اور مضبوط پہاڑ ریزہ ریزہ ہو جا نمیں گے:

وَيَسْئَلُونَكَ عَنِ الْجِبَالِ فَقُلُ يَنسِفُهَارَبِّيُ نَسُفًا. "اور اے رسول متم سے لوگ پوچھا کرتے ہیں پہاڑوں کا حال تو تم کہہ دو کہ میرا پروردگار انہیں بالکل ریزہ ریزہ کرکے اڑادے گا اور بھیر دے گا" (ط -١٠٥)

موت کی گھڑی میں بھی جسم کی انتہائی مضبوط ہڈیاں ختہ ہو جاتی ہیں اور پھومہ گزرنے کے بعدریزہ ریزہ ہوکر خاک میں کیساں ہو جاتی ہیں۔

زندگی کی بہار کوغنیمت سمجھنا

کیا کیا صورتیں پہناں ہوگئیں چنانچہ اس زندگی کی بہار سے جہاں تک مکن ہے ہمیں فائدہ اٹھانا چاہیے۔ ہمیں اپنے ان اعضا و جوارح سے جب تک طاقت ہے بیش از بیش فائدہ اٹھانا چاہئے کیونکہ بہت جلدموت کی آندھی انہیں بھیر دے گی۔

غنیمت سمجھ زندگی کی بہار آنا نہ ہوگا یہاں بار بار

ہمیں تبجد گزاری کرنی چاہیے نمان شب میں طویل رکوع و بجود کو جب تک زندگی کی توانائیاں باقی ہیں نہیں بھولنا چاہیے کیونگ فلقریب ہمارا یہ خاکی جسم بہت جلد خاک میں مکساں ہو جائے گا اور پھر اس سے کوئی فائدہ حاصل نہ کر پائیں گے۔ حضور ختمی مرتبت " کا ارشاد ہے:

"جب سوتا ہوں مجھے امید نہیں ہوتی کہ دو بارہ جاگ سکوں گا۔"آپ نے حصرت ابوذر اے ایک بار فرمایا کہ جب صبح کو نیند سے جا گتے ہوتو اس بات کی امید نہ رکھو کہ رات تک زندہ رہو گے۔

محمد وآل محمد سے مودت بہت بڑا سہارا ہے بحار الانوار بیں انس بن مالک سے منقول ہے کہ حضور ختی مرتبت ایک دن مجد کے منبر پر رونق افروز تھے کہ ایک بادیہ نشین عرب مجد میں داخل ہوا اور آپ کی خدمت میں عرض کیا یا محد ا قیامت کب آئے گی؟ آپ نے اس بادیہ نشین عرب سے فرمایا:

تم نے قیامت کے لیے کیا تیاری کی ہے؟ (آخر کار قیامت آ جائے گ لیکن تم نے اس دن کے لیے کیاعمل پیش کیا ہے؟) بادیہ نشین عرب نے جواب دیا میں نے قیامت کے دن کے لیے نہ زیادہ نمازیں اور نہ روزے پیش کئے ہیں صرف آپ سے محبت رکھتا ہوں۔حضور رحمۃ اللعالمین کے فرمایا:

"جوکوئی جس سے مجت رکھتا ہے ای کے ساتھ محشور ہوگا۔"

اس طرح ہر جمعی جس چیز یا جس شخص سے بیار رکھتا ہے تو وہ چیز یا شخص اپنی مثالی شکل میں اس کے ساتھ مخشور ہوگا۔ یقینا ہمارے دلوں میں محمد و آل محمد کی محبت ممارا ساتھ دے گا۔ اس کی محبت ومودت کی جڑیں مضبوط ہیں اس میں محبت ہمارا ساتھ دے گا۔ اس بات سے میری مراد یہ ہے کہ ہم بہت زیادہ بچامید ہیں لیکن موت سے لے کر روز قیامت تک لینی میدان حشر میں محشور ہونے تک آنے والے تمام عقبات اور مقامات سے خاکف ہونے کے ساتھ ساتھ ہمیں خداکی رحمت اور محبت الل بیت علیم مقامات سے خاکف ہونے کے ساتھ ساتھ ہمیں خداکی رحمت اور محبت الل بیت علیم مقامات سے خاکف ہونے کے ساتھ ساتھ ہمیں خداکی رحمت اور محبت الل بیت علیم مقامات کے اللہ میں رکھنی جا ہے۔



# شق القمر

قیامت کے قرب کی نشانیوں میں حضرت محم مصطفیٰ " کی بعثت ہے جس کا ہم پہلے ذکر کر چکے ہیں۔ نیز چاند کا دو کلڑے ہونا منجملہ علامات قرب قیامت ہے ہیہ معجزہ حضور ختمی مرتبت کی انگشت مبارک کے اشارے سے واقع ہوا۔

"انشق القمر" کے معنی یہ ہیں کہ چاند دو گھڑے ہو گیا۔ سورہ قمر کی یہ آیہ مبارکہ اس مشہور و معروف اور تسلیم شدہ مجرہ کی جانب اشارہ کرتی ہے جس کو شیعہ اور تی متفقہ طور پر مانتے ہیں اور دونوں نداہب کی کتب احادیث میں تواتر کے ساتھ نقل کیا گیا ہے اور احادیث صححہ سے ثابت ہے کہ یہ مجرہ واقع ہو چکا ہے۔ ابتداء میں اس عظیم مجزے کے بارے میں کہ یہ مجرہ کیونکر واقع ہوا ' کچھ واقعات بیان کئے جا کیں اس عظیم مجزے کے بارے میں کہ یہ مجرہ کے شکوک وشہمات کے خلاف دلائل جا کیں گیریں گے۔ واثبیات کے خلاف دلائل گیریں گے۔

محدثین اورمفرین کے ایک گردہ نے جو کچھ اس معجزہ سے متعلق بیان کیا ہے اس کا خلاصہ کچھ یول ہے کہ ایک دن ابوجہل ایک شخص کے ہمراہ جو یبودی تھا حضور کی خدمت میں آیا اور آپ سے جمارت آمیز اور گتاخانہ انداز میں گفتگو

کرتے ہوئے کہا کہ کب تک اپنی دعوت سے باز نہ آؤ گے؟ کب تک ہمارے بنوں کو برا بھلا کہتے رہو گے؛ اگر آج جس بات کا ہم آپ سے مطالبہ کرنے آئے بین پورا کر کے نہ دکھایا، تو ہم آپ کوئل کر دیں گے۔

آ تحضور کے دونوں افراد کے جواب مین فرمایاتم جو بھی جاہتے ہوا ہے پورا کر دکھاؤں گا۔ اس موقع پر ابوجہل نے اپنے یہودی ساتھی سے مشورہ کیا کہ جمیں ان سے کیا مطالبہ کرنا جا ہے۔ یہودی شخص نے کہا کہ زمین برتو جادو کا کرشمہ دکھلایا جا سکتا ہے لیکن علم علوی تصرف سحر و جادو کے دائرہ سے خارج ہے۔ چنانچہ ابوجہل حضور م كومخاطب ہو تے ہوئے كہنے لگا اگر آپ جاندكو دو كلزے كر دكھا كيں تو ہم آپ کی بعت کرلیں گے اور انہان لے آئیں گے۔ اس موقع پرآپ نے ان سے عہد لیا بلکہ بعض کے مطابق دوسر عرب قبائل کے سرداروں نے بھی عہد کیا کہ اگر آت نے کوئی ایمام جزہ کر دکھایا وہ بھی آت کیا ایمان لے آئیں گے۔اس سلسلے میں قبیلہ قریش کے چودہ سرداروں نے یہ عبد کیا تھا۔ اس موقع پر حضرت جر کیل امین علیہ السلام آسان سے زمین پر تشریف لائے اور جفرت فتی مرتبت سی کی خدمت میں عرض کیا کہ یروردگار عالم فرما رہا ہے ہم نے افلاک یرآ پ کا تصرف قائم کر دیا ہے اور آپ کے لیے مخر کر دیئے ہیں اس لیے ان سے اس سلسلے میں میعاد لے لو۔ چنانچہ آئے نے جاند کی چودھویں شب کو جبکہ جاند بدر کامل ہوتا ہے معجزہ وکھلانے کے لیے منتخب فرمایا۔

اس طرح چاند کی چودھویں شب آئی رات کا کچھ حصہ گزر چکا تھا' حضور ختمی مرتبت ' ابوجهل اور دیگر مشرکین قرایش کے ہمراہ کوہ''ابوقتبیں'' پر روفق افروز تھے۔ بیعت اور عہد کی ایک بار پھر یاد دھانی فرما کر کہ اگر چاند دو مکڑے ہو جائے تو ایمان ال نا ہوگا' اپنی انگشت مبارکہ سے چاندگی جانب اشارہ فرمایا اور وہ تغیل تھم رسول اللہ ' دو نکڑے ہوگیا۔ روایات کے مطابق چاند کا ایک حصہ اپنی جگہ قائم رہا اور دوسرا حصہ حرکت کرکے ایک فاصلہ پر جا کر تخبر گیا۔ چاند کے دونوں نکڑوں میں واقع فاصلہ کے بارے میں ابن مسعود سے مروی ہے کہ'' خداوند عالم کی قتم میں نے کوہ حرا کو چاند کے دونوں نکڑوں کے درمیان مشاہدہ کیا تھا'' بعض روایات کے مطابق حضرت شاہ ختم المرسلین ' نے ان لوگوں سے فرمایا:

کیا ج چاند کے دونوں گرئے دیکھ رہے رہو؟ تو انہوں نے آپ سے کہا

کہ دونوں گرنوں کو دوبارہ بدر کامل بنا دیں۔ چنانچہ آپ نے ایک بار پھر انگشت

مبارک سے چاند کے دوحصول کی جانب اشارہ فرمایادہ دونوں دوبارہ ایک دوسرے

سے آ کرمل گئے۔ پھر آپ نے فرمایا ہی بات پر گواہ تھے کہ چاند کے دوگر نے

ہوئے لہذا میری رسالت پراب ایمان لے آگی اس طرح جس یہودی نے اس مجزہ

کے بارے میں مشورہ دیا تھا بغیر چون و جرا کے آپ پرایمان نے آیا، تاہم ابوجہل

اور دیگر مشرکین جو اس مجزہ کے شاہد تھے عہدشکی کی اور ایمان نے لائے۔ سوتے کو تو

جگانا ممکن ہے لیکن جو شخص جاگ رہا ہو اور سونے کا انکار کر رہا ہو اسے کیونکر جگایا جا

مکتا ہے۔ ایے شخص کو تو آسمانی بجلی اور شدید گھٹاؤں کی گرج چک نیند سے جگانہیں

مکتا۔

ابوجہل اور دیگر مشرکین تو آپ سے عناد رکھتے تھے۔ وہ کی بھی صورت میں ایمان النے کے لیے تیار نہ تھے اس لیے وہ آپ کی رسالت پر اس مجزہ کے بعد جوان کی منشا کے مطابق دکھلایا گیا تھا ایمان لانے کے بجائے کہنے لگے شاید سحر و جادو کے ذریعے ہماری چشم بندی کی گئی ہو۔ آپ کچھ وقت منتظر رہیں تاکہ ہم ان

افراد ہے جو اس وقت مکہ کرمہ میں موجود نہیں اور حالت سفر میں ہیں کوٹ آنے دیں تاکہ ان سے اس کے بارے میں سوال کریں اور اگر انہوں نے اس مجزہ کی تصدیق کر دی تو ہم آپ پر ایمان لے آئیں گئ تاہم جیسا کہ پہلے بیان کر چکے ہیں ہیہ بھی ان کی ہٹ دھرمی اور عناد کا ایک انداز تھا اور ان کا بس نہ چلا اور ان کی خصومت کا بھانڈا بھوٹ گیا۔ انجام کار وہ آپ پر ایمان نہ لائے۔

لب لباب سے ہے کہ شق القر کا معجزہ نہ صرف قرآن مجید کا ایک متن ہے بلکہ تمام مسلمانوں کی احادیث صححہ سے ثابت ہے اور تمام مسلم راویان حدیث کے متواترات میں سے ہے

معجزه شق القمر کے گونا گول انداز بیاں اور تاویلیں

شق القمر کے مجزہ کے بار میں جو بعض تفاصل میری نظر سے گزری ہیں جو فلاہرا ناتخ التواریخ کے مصنف سے منقول ہے کی اور کتاب میں میری نگاہ سے نہیں گزرین کہا گیا ہے کہ'' چاند کے دو گلڑ ہوکر پیرھن کی آسین سے خارج آئے اور حضور ختمی مرتبت '' کے گریباں میں داخل ہوکر پیرھن کی آسین سے خارج ہوئے۔ یہ بیان کی بھی نیچ پر احادیث اور روایات سے فابت نہیں اور اس بات کے بارے میں حد امکان تحقیق وجبتو کے باوجود کی بھی معتبر کتاب میں جھے کوئی جوت نہیں دریافت ہوا۔ بحار الانوار کی چھٹی جلد میں شق القمر سے متعلق بیشتر روایات موجود ہیں اور اس فتم کا بیان ضعیف ترین روایت میں بھی نہیں ملتا۔ چنا نچ شق القمر کے سلط میں شیعہ وسی روایان سے جو پھے بھی نقل ہوا وہی ہے جس کی جانب ہم کے سلط میں شیعہ وسی روایان سے جو پھے بھی نقل ہوا وہی ہے جس کی جانب ہم

جگہ پر قائم رہا جبکہ دوسرا مکڑا حرکت کرکے اس سے کچھ فاصلے پر جا کر تھبر گیا۔ مسافروں نے بھی شق القمر کا معجزہ دیکھا

مرحوم فخر الاسلام ''بیان الحق'' میں رقمطراز ہیں۔ تغییر خازن میں جیربن مطعم سے منقول ہے کہ حضور پاک حفرت محمصطفیٰ '' کے زمانے میں چاند کے دو ککڑے ہوئے جس پر قریش کے لوگ کہنے گئے کہ حفرت محمصطفیٰ '' نے ہماری نگاہوں کو سحر و جادو سے متاثر کیا ہے جبکہ قریش کے بعض افراد روبہ بخن ہو کر کہنے لگے کہ اگر حضور ختمی مرتبت '' نے ہماری آ تکھوں کو مسحور کیا ہے اور ان پر جادو کے کرشمہ سے اثر ڈالا ہے تو تمام لوگوں کی آ تکھوں کو کیونکر اپنے سحر و جادو کے زیر اثر قرار دے سکتے ہیں۔

یے روایت تر مذی میں منقول کے نیز دوسروں نے یہ روایات بھی نقل کی ہیں کہ قریش کے کفار لوٹے والے مسافروں کا خیر مقدم کرتے ہوئ ان سے اس رات میں وریافت کرتے تھے اور آنے والے مسافر یہی اظہار کرتے تھے کہ ہم نے اس رات جاند کے دو کروں کا مشاہدہ کیا تاہم قریش کے کفار ان کے بیانات کو جھٹلاتے رہے۔

سيارول كا توثنا اورجرنا

جولوگ اس مجزہ کے بارے میں شکوک وشبہات سے دو جار ہیں دراصل وہ قدیم فلاسفہ کے خیالات سے متاثر ہیں۔ قدیم فلاسفہ کا کہنا ہے کہ سیاروں کا ٹوٹنا یا دو ٹکڑے ہونا اور پھر سے جڑنا محالات بالا (علوی) کے سیارے یا ایسے پاکیزہ اجسام ہیں جوٹکڑے ہوکر جڑتے نہیں' یہ بیانات حکماء و فلاسفہ یونان سے منقول ہیں۔ اور انہوں نے اپنے خیالات کے مطابق کچھ سیاروں کے بارے میں اپنا خاص تصور قائم کیا ہوا تھا۔ مثال کے طور پر چاند کو اور سورج کو معقر اور محدب تصور کرتے تھے اور اس سلسلے میں ان کے ہاں کوئی برہان یا دلیل یا ثبوت بھی نہیں تھا وہ صرف اور صرف مفروضوں اور قیاس آ رائیوں کو اپنے تصورات کی بنیاد قرار دیتے تھے۔

فلکیات اور سیاروں سے مربوط ماہرین کی جدید تحقیقات سے یہ بات ثابت ہو چکی ہے کہ چاند اور سورج اور دیگر سیارگان کا ترکیبی مادہ ساخت کا مادہ وہی ہے جو کرہ ارض کا ہے بلکدان کا یہ بھی کہنا ہے کہ چاند زمین سے جدا شدہ ایک کلزا ہے اہذا ان کا دو لخت ہونا اور جڑنا ممکنات میں سے ہے نیز پروردگار عالم کی قدرت کا ملہ کے مقابلے میں سیاروں کا ٹوٹنا اور جڑنا کوئی انہونی بات نہیں ہے کہ شک و شبہ کی کوئی گنجائش باتی رہ سکے۔

كياش القمرسب كونظرة نا عالي

عیسائیوں نے بھی اس معجزہ کے بارے میں (چاند کا دو کلوے ہونا) نیز مختلف شکوک و شبہات نقل کئے ہیں اور اپنی تصانیف میں ضاص کر ان کی وہ تصانیف جن میں انہوں نے اسلام وشنی کا پرچار کیا ہے 'خصوصاً ''میزان الحق نامی ایک کتاب میں ''شق القر'' متعلق اظہار کرتے ہیں کہ اگر چاند کے دو کلڑے ہوئے ہوتے تو دنیا کے تمام لوگوں کو نظر آتا۔ پورپ' چین اور ہندوستان کے تمام لوگوں کو نظر آتا۔ اور اس کی تاریخ کے علاوہ اس واقعہ (معجزہ) کا کہیں تذکرہ نہیں ملا۔

اس سلط میں کئے جانے والے اعتراضات کے دیتے جانے والے جواب مندرجہ ذیل میں:

#### ا۔ زمین گول ہے

زین گیند کی مانند گول (کروی) ہے اور دنیا کے تمام ممالک اور شہر ایک افق پر واقع ہیں۔ مثال کے طور پر اگر ہمارے یہاں رات کی ایک گھڑی یا گھند گزر چکا ہوتو دوسرے مقامات (ممالک) میں رات کے چھ گھنٹے گذر چکے ہوتے ہیں جبکہ بعض ممالک ایے بھی ہیں جہاں دن کے آغاز پر افتقام ہو رہا ہوتا ہے لہذا کرہ زمین کے صرف ایک معمولی حصہ (عکڑے) کے لوگ اس وقت چاند کو دکھے سکتے تھے۔

## ٢- فضاء مين كوكى ركاوث نهين مونى حابي

دنیا کے مختلف ممالک اور شہروں کے موتی حالات بھی ایک ہی وقت میں مختلف ہوتے ہیں اور بعض مقامات ہر مادل چھائے ہوتے ہیں یعنی بعض علاقے کا مطلع ابر آلود اور بعض کا جزوی طور پر ابر آلود اور بعض علاقوں کا مطلع بالکل صاف ہوتا ہے۔ چنانچہ چاند کی چودھویں رات کو جس رائے میں حضور ختی مرتبت کی ہوتا ہے۔ چنانچہ چاند کی چودھویں رات کو جس رائے میں حضور ختی مرتبت کی انگشت مبارک کے اشارے سے چاند کے دو گلائے ہوئے مقام مجزہ کے اشارے سے چاند کے دو گلائے ہوئے مقام مجزہ کے مقام کے افتی علاقے مقام مجزہ کے حواہ قریب واقع ہوں خواہ دور اور خواہ مجزہ کے مقام کے افتی پر ہی کیوں نہ واقع ہوں اگر تو اس رات وہاں مطلع ابر آلود ہوتو شق القمر کا مشاہدہ کیونکر ممکن تھا؟ نیز چاند کے دو گلائے ہوئی تھی تب بھی ان علاقوں میں شق القمر کے مجزہ کا آلودہو یا وہاں پر دھند چھائی ہوئی تھی تب بھی ان علاقوں میں شق القمر کے مجزہ کی مشاہدہ خارج از امکان تھا لہذا یہ دلیل کہ اگر شق القمر کا مجزہ دونما ہوا تھا تو دنیا کے مشاہدہ خارج از امکان تھا لہذا یہ دلیل کہ اگر شق القمر کا مجزہ دونما ہوا تھا تو دنیا کے مشاہدہ خارج از امکان تھا لہذا یہ دلیل کہ اگر شق القمر کا مجزہ دونما ہوا تھا تو دنیا کے مشاہدہ خارج از امکان کو نظر آنا چاہیے تھا کیا جب بنیاد ہے۔ نیز ان کو یہ خرنہیں کہ مشاہدہ کا دی کے دو گلائی کے انہ کا دیا کے تھا کہ کیا کہ کہ اگر شق القمر کا مجزہ دوروں کے لوگوں کو نظر آنا جا ہے تھا کہ بیتاد ہے۔ نیز ان کو یہ خرنہیں کہ مشاہدہ خارج ان کو یہ خرنہیں کہ

ہندوستان میں بھی لوگوں نے شق القر کو دیکھا تھا جبکہ خود خدا نے سورہ قبر میں اس واقعہ کو کس شدومہ سے تفصیلا بیان کر دیا ہے جس کے بعد شک کی کوئی گنجائش باتی نہیں رہتی۔ دراصل اس قتم کے بیانات نقل کرنے والا یا تو زمین کی گولائی (گرؤی شکل ہونا) اور محل وقوع کے لحاظ مختلف شہروں کے طول وعرض بلد اور اوقات و افق کے فرق سے مکمل طور پر نابلد اور ناواقف ہے اور صرف سطی معلومات کی بنیاد پر اپند دلائل پیش کئے ہیں اور اس موضوع کے بارے میں کسی قتم کی معلومات کا حال نہیں اور یا ہٹ دھری اور عناد وخصومت کی بنیاد پر ایسے بیانات دینے پر مجبور ہے تا کہ بعض لوگوں کو حقائق سے برگشتہ اور گراہ کر سکے حالانکہ اس مجزے کے سلسلے میں شخصی طور پر یقین رکھتا ہوگا۔

# ٣- آساني واقعات و حالات پرتمام لوگ غورنبيس كرتے

عام طور سے جو واقعات و حالات آسان پر رونما ہوتے ہیں اور خاص طور سے اگر یہ تبدیلیاں رات کے وقت واقع ہوں تو بہت کم افراد ان کی جانب متوجہ ہوتے ہیں اس کی ایک واضح مثال یہ ہے کہ آپ نے بذات خود اپنی تمام عمر کے دوران رونما ہونے والے متعدد ہزوی اور کمل چاندگر بن کا مشاہدہ نہ کیا ہوگا کیونکہ زیادہ تر لوگ اس موقع پر اور خاص طور پرموسم سرما کی سرد راتوں ہیں محوفواب ہوتے ہیں یا اپنے دنیاوی مشاغل میں مصروف ہوتے ہیں۔ یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ شق القمر کا واقعہ اچا تک رونما ہوا تھا اور اصولی طور پر اس کے بارے میں تمام لوگوں کا باخبر ہونا خارج از امکان تھا۔ تاہم صرف وہی افراد اے دکھے کتے تھے جو اس کے بارے میں تبام لوگوں بارے میں پہلے سے مطلع ہونے یا جنہوں نے آسان کی جانب اچا تک نگاہ کی بارے میں کیا دارے میں پہلے سے مطلع ہونے یا جنہوں نے آسان کی جانب اچا تک نگاہ کی

ہوگ۔ اس طرح جاند گر بین کے متعلق بھی کچھ ای شم کی صورتحال ہوتی ہے۔ مثال کے طور پر کوئی شخص جنتری پڑھتے ہوئے جاند گرئن واقع ہونے کی تاریخ اور وقت ك بارے ميں آگاہ ہو جاتا ہے يا اچاكك آسان كى جانب نگاہ كرتا ہے تو وہ جاند گرین کا مشاہدہ کر لیتا ہے۔ اس لیے جو اناڑی اور نادان مخص یہ کہہ رہا ہے کہ اگر شق القمر كا مجره رونما موا تها تو تمام لوگول كونظر آنا جا بي تها اور تاريخ كى كتابول میں تحریر ہونا جائے تھا اس کی بات عقلی ولائل پر مبنی نہیں ہے۔ نیز آب نے بارہا آ سان برکسی ٹوٹے ہوئے ستارے کا مشاہدہ کیا ہوگالیکن جب اگلے روز دیگر افراد ے اس کے بار لے میں دریافت کرتے ہیں تو بیشتر اوگ ایے واقع کے بارے میں این اعلمی کا اظہار کر دے ہیں اور یہ بھی ممکن ہے کہ ایک شہر میں رہے والے تین لا کھ افراد میں سے صرف ایک بی فرد نے اس فتم کے واقعہ کا مشاہرہ کیا ہولہذا اگر اس شہر کے دیگر تمام افراد نے ستارے کے ٹوٹنے کا واقعہ نہ دیکھا ہوتو ہیہ بات اس امر کی دلیل نہیں کہ واقعہ رونمانہیں ہوا تھا۔

سم۔ معاندین اور دشمنان اسلام اسلام کی خروج میں رکاوٹیں ڈالتے ہیں

ان تمام باتوں کو ایک طرف رکھتے ہوئے عیسائی اور اس دور میں رائج ادیان و غذاہب کے پیروکارتمام کے تمام اسلام اور مسلمانوں کی نیج کئی میں ہمہ تن مصروف عمل تھے اور ہیں۔ چنانچہ اگر انہوں نے اس معجزہ کا مشاہدہ کیا بھی ہوگا یااس کے بارے میں مطلع ہوئے ہوں گے۔ اس صورت میں بھی انہوں نے اس کی تقدیق نہیں کرنی تھی اور اپنی کتب تاریخ میں اس کا تذکرہ نہیں کرنا تھا کیونکہ وہ

ہمیشہ اسلام کی ریشہ دواینوں میں مصروف تھے اور رہیں گے تا کہ اس کے چراغ کوگل کر سکیس۔ کیاشق القمر کے معجزہ کو جو اسلام کی حقانیت کی ایک بین اور واضح دلیل ہے اپنی تاریخ کی کتابوں میں درج کریں گے؟

# ۵۔ شق القمر کی روایت کے منکرین کے خلاف دلیل

مرحوم فخر الاسلام رقمطراز ہیں کہ ہندوستان میں ملیا بارد نامی ایک ریاست میں جہاں پر ایک پاری (آتش پرست) راجا حکمران تھا، چاند کی چودھویں کی رات میں اپنے بعض ساتھیوں کے ہمراہ شق القمر کے معجزہ کا مشاہدہ کرتا ہے۔ اور یہ راجا چند افراد کو خدکورہ ریاست کے گردو نواح میں واقع مخلف علاقوں میں روانہ کرتا ہے تاکہ چاند کے دو کلاے ہونے کے بارے میں معلومات اکٹھی کر سیس۔ چنانچہ جب راجا پر یہ بات عیاں ہوگئی کہ رسول عربی حضور ختمی مرتبت کے مکہ مکرمہ میں اپنی رسالت کی سچائی کو ثابت کرنے کے سفور ختمی مرتبت کے فرکور راجا اور اس ریاست کے لوگ مسلمان ہو جاتے ہیں۔ مرحوم فخر الاسلام آگے چل کر مزید لکھتے ہیں کہ اس راجا نے شق القمر نامی ایک مزید تھے ہیں کہ اس راجا نے شق القمر نامی ایک متحد بھی اس ریاست میں تعمیر کرائی۔ (انیس الاعلام صفیہ ۱۰)

#### ٢- كيا چاندزمين پراتر آيا تها؟

جس بات کا بیان کرنا ضروری ہے وہ یہ ہے کہ بعض روایات کے ظاہری مفہوم سے واضح ہوتا ہے کہ چاند زمین پر اتر آیا تھا لیکن ندکورہ احادیث پرغور وخوض کے بعد صاف ظاہر ہوتا ہے کہ چاند کے زمین پر اتر نے کی تعبیر دراصل مجازی طور پر استعال ہوئی ہے اور چاند کا حقیقی مفہوم میں زمین پر اتر ناکسی صورت میں ان

احادیث سے ثابت نہیں ہوتا۔ مثال کے طور پر تفیر' مجمع البیان' میں اس سلسلے میں مختلف روایات نقل کی گئی ہیں۔

جیر بن مطعم سے منقول ایک روایت کے مطابق رادی کہتا ہے کہ میں نے حضور ختی مرتبت کے عظم سے جاند کے دو گلاے قلال قلال پہاڑیوں پر ہوتے ہوئے دیکھا (جس سے بی قوی احتمال ہے کہ رادی نے کوہ صفا و مروہ کی جانب اشارہ کیا ہے۔) روایت کا ظاہری مفہوم بیہ ہے کہ چاند کا ایک گلاا ایک پہاڑی پر اور دومرا گلاا ایک اور پہاڑی پر اثر آیا تھا۔ لیکن روایت کے الفاظ کا حقیقی مفہوم بینہیں ہے بلکہ اس سے مراد بیہ ہے کہ رادی نے اس جہت اور سمت کی جانب اشارہ کیا ہے جہاں جہاں سے مراد بیہ ہے کہ رادی نے اس جہت اور سمت کی جانب اشارہ کیا ہے جہاں جاند کے دو گلاے نظر آ رہے تھے کید بات بالکل ایسے ہے کہ ایک شخص جو مجد الحرام میں کھڑا ہو اور شق القمر کے مجز ہے کا مشاہدہ کرتے ہوئے یہ کے کہ چاند کا ایک گلاا کوہ صفا کی پہاڑی پر اور دومرا گلاا کوہ مروہ پر نظر آ رہا ہے۔ چنانچہ لفظ ''پر'' ایک مطلب پہاڑی کے اوپر کی سمت ہے نہ کہ چاند کا حقیقتا پہاڑی پر از نا۔

ای طرح حفرت صادق آل محر سے نقل شدہ روایت میں بھی مجازی مفہوم
بیان کیا گیا ہے آپ فرماتے ہیں کہ چاند کا ایک طرا کوہ صفا پر اور دوسرا طرامشر
الحرام پر نظر آ رہا تھا یا مثال کے طور پر جب آپ رؤیت ہلال کی خصوصیات بیان
کرتے ہیں تو کہتے ہیں کہ چاند فلال پہاڑی پر نظر آیا تھا۔ اس بات کا ہم نے اس
لیے تذکرہ کیا ہے کہ مبادا بعض افراد کے لیے شق القمر کے اصل مفہوم کے بارے
میں شکوک وشہات وجود میں آئیں اور مختلف روایات کو پڑھنے کے بعد اصل مفہوم
نہ سمجھ پائیں۔

## معجزه شق القمر اور قرب قيامت

يهال يرجم "إقْتَرَبَتِ السَّاعَةُ وَانُشَقَّ الْقَمَرُ" -

اقیامت کی گھڑی قریب آگئی اور جاند کے دو مکڑے ہو گئے۔

بعض وضاحیں پیش کریں گے اس سلسلے میں دوموضوعات کی جانب اشارہ

کریں گے۔ پہلاموضوع سے کہ سابقہ انبیاء کے صحفوں میں پروردگار عالم نے قیامت کی نشانیاں بیان کی میں اور فرمایا ہے کہ قیامت کی آمد سے قبل حضور ختمی مرتبت معوث بہ رسالہ موں گے اور شق القمر یعنی جاند کے دو کلڑے ہونا آپ کے

معجزات میں سے ایک معجزہ ہوگا۔ چنانچہ یوں معلوم ہوتا ہے کہ شق القمر کا معجزہ قرب

قیامت کی نشانیوں میں سے ایک نشانی ہے۔

فخر رازی نے ایک دوسر کے موضوع کو بیان کیا ہے۔ آپ یوں رقمطراز بین کہ پروردگار عالم نے قیامت کی علامات کے بارے میں سابقہ انبیاءً کے صحفول میں فرمایا ہے کہ سیارے نواند سورج اور دیگر افلاک مضطرب ہوجا کیں گے اور موجودہ دنیا کا نظام درہم برہم ہو جائے گا۔ علم طبیعات کے ماہرین اور دہریہ افراد کہتے ہیں کہ آسانی کواکب اور ستارے کی صورت میں ٹوٹ پھوٹ کا شکار میں ہو سکتے کیونکہ وہ تمام کے تمام لطیف اجمام ہیں اور انہیں توڑنے کے بعد جوڑ انہیں جا سکتا۔ بالفاظ دیگر وہ قدیم اور ازل سے موجود اجمام ہیں لہذا قیامت کا وجود نہیں کیونکہ تمام کواکب اور سیارگان ٹوٹ پھوٹ کا شکار نہیں ہوں گئ ای لیے اللہ تبارک تعالی کا کواکب اور سیارگان ٹوٹ پھوٹ کا شکار نہیں ہوں گئ ای لیے اللہ تبارک تعالی کا کول ارشاد ہوتا ہے:

"قیامت قریب آ چکی ہے اور چاند کے دو مکڑے ہو گئے"

چنانچ منکرین قیامت کے دلائل کو غلط ثابت کرنے کے لیے شق القمر کا مجزد ایک عظیم برهان ہے۔ اس لیے یہ فرمایا گیا دیکھو چاند کے دو ککڑے ہو گئے لہذا قیامت قریب آ چک ہے کیا چاند ٹوٹانہیں؟ جبکہ کواکب اور سیاروں کی ٹوٹ پھوٹ قیامت کے قریب آنے کی نشانی ہے اور چاند بھی کواکب اور سیاروں کے مجموعے میں سے ایک کوکب ہے۔ مزید تفصیلات کے لیے کتاب انیس الاعلام دیکھیں۔

قیامت کے حالات پیدا ہو چکے ہیں

قرآن مجيدين ارشاد خداوندي ب:

"فَهَلُ يَنظُوُونَ اِلَّا السَّاعَة اَنُ تَأْتِيَهُمُ بَعْتَةً فَقَدُ جَآءَ اَشُرَاطَهَا"

"تو کیا بیلوگ بس قیامت منتظرین کدان پراک بارگی آ جائے گی اس کی نشانیاں آئی چکی ہیں۔"

یعنی کیونکہ حضور ختمی مرتبت "مبعوث بدر الت ہو چکے ہیں اور شق القمر وغیرہ کے مجوزات رونما ہو گئے ہیں اور کتاب جلالین آئے کے حالات بیدا ہو چکے ہیں۔ تغییر بیضاوی تغییر کیر فخر رازی اور کتاب جلالین نیز مخص ممنیح کا خلاصہ میں بھی نقل کیا گیا ہے کہ قرب قیامت کی نشانیاں اور حالات جن کی جانب پروردگار عالم نے قرآن مجید میں اشارہ کیا ہے۔ حضور "کا مبعوث بہ رسالیت ہونا اور شق القمر کا مجزہ ہے۔

كفار ومعاندين رسالت كى صدافت پر ايمان نبيس لات و "وَإِنْ يَرُوا ايَةً يَعُرِضُوا وَيَقُولُوا سِحْرٌ مُسْتَمِرٌ"

"اور اگر یه کفار کوئی معجزه دیکھتے ہیں تو منه پھیر لیتے ہیں اور کہتے ہیں بیتو برا زبردست جادو ہے۔" (القر۲)

کفار و معاندین نے حضور ختی مرتبت سے چاند کو دو کمر کرنے کا معجزہ دکھانے کا مطالبہ کیا' آپ نے شق القمر کا معجزہ انہیں دکھا دیا لیکن افسوں یہ کفار و معاندین تمام معجزات دیکھنے کے باوجود کہتے تھے کہ یہ توتشلسل کے ساتھ زبردست جادو کر رہے ہیں اور اگر مشرکین کوئی آیت ''نشانی'' یعنی رسالت کی صدافت کی آیات اور معجزات دیکھتے تھے تو بجائے اس کے صدافت و سچائی کوتشلیم کریں' منہ پھیر لیتے اور اسے زبردست جادو قرار دے دیتے۔

چنانچہ اس قرآنی آیت ہے یہ بات واضح ہوتی ہے کہ مشرک لوگ آپ ہے بار بار مجزات دکھانے کا مطالبہ کرتے رہے اور جب آپ وہ مجزہ کر دکھاتے تو ایمان لانے کے بجائے وہ اسے جادو قرار دیتے اور اپنے معاندانہ رویہ پر قائم رہتے۔" لفظ متر'' کا دوسرا مفہوم مصدر''مرور'' کے اخوذ ہے یعنی شق القمر کا مجزہ ایسا جادو اور طلسماتی کرشمہ ہے جس کی تا ثیر جلد ہی ختم ہو جائے گی جبکہ اس سے پہلے ان کا یہ خیال تھا کہ جادو آسان پر کارگر نہیں ہوسکتا۔

#### جادو اور نبوت

مشرکین اور معاندین کو اتنا شعور و ادراک حاصل نه تھا که جادوگر اور ساح انتہائی براشخص ہوتا ہے اے صرف مال و جاہ دنیا ہی سے پیار ہوتا ہے اور اس کا خدا اور روحانی کمالات نے کوئی تعلق نہیں ہوتا بلکہ وہ صرف اور صرف شیاطین و جنات سے ربط رکھتا ہے کوئکہ سحر و جادو اور خدا سے دور رہنا لازم و ملزوم ہیں جبکہ حضور ختمی

مرتبت کو حید (لاالہ الا اللہ) کی صدا بلند کر کے ہمیشہ سے خدا اور اس کی وحدانیت کا اقرار فرما رہے تھے اور لوگوں سے بھی یمی فرما رہے تھے وحدہ لا شریک کے سواکوئی دوسرا معبود نہیں اس لیے ای الوہیت کا اقرار کرو کیونکہ تمام دیگر معبود جھوٹے تھے اور صرف الله بي حقیقي اورسيا معبود و پروردگار ہے۔ جادوگر لوگوں کو اپني طرف متوجه كرتا ہے اور اس کا ہدف اور مقصود طلب مال و جاہ اور نفسانی خواہشات کی محمل ہوتی ہے جبکہ حضور ختمی مرتبت م لوگوں کو ایک اللہ کی عبادت کی جانب دعوت دے رہے تھے اور رات کو دی دی گفت صبح نمودار ہونے تک والت قیام میں گزار کر ذات واحدہ لا شریک کی بندگی میں جرفرماتے۔مشرکین اور معاندین ای لیے رسالت کی صداقت كوتتليم نبيل كرتے تھے كه وہ يونكر حضرت محر مصطفیٰ " كا حكم مانيں۔ ابوجهل جس كا حقیق نام ابوالکم تھا' کہتا تھا کہ کیا ہم مفزے ختمی مرتبت میں بات کوشلیم کریں جبکہ وہ صرف اور صرف ایک یتم مخف ہے۔ یہ مرکین مجزات دیکھنے کے باوجود آپ کی رسالت کی صداقت و حقانیت کونہیں مانتے تھے اور جو بھی ان کے منہ میں آتا کہہ دیتے اور آپ کے خلاف زبان درازی کے مرتکب ہوتے بالفاظ دیگر وہ بہتان راش کرتے یا کی اور گتاخی کے مرتک ہوتے تھے اور وہ اصل حقائق سے بے برہ تھے۔ ای لیے کہددیتے تھے کہ جادو کاملل عمل جاری ہے۔ انہیں اس بات ے کوئی سروکار نہ تھا اور یہ بھی علم نہ تھا کہ بادہ اور شق القمر کے معجوے میں زمین آ ان كا فرق ہے اور دونوں كے درميان كوئى وجه تقابل موجود نہيں ہے۔حضور ختى مرتبت کا بھلا جادو سے کیا واسطہ موسکتا تھا؟

اسلام كا بول بالا موتا ہے

"وَكَذَّبُواْ وَاتَّبَعُواْ اَهُوَآءَ هُمُ وَكُلُّ اَمُرٍ مُّسْتَقِرٌ"
"اور ان لوگول نے جھلایا اور اپنی نضانی خواہشات کی پیروی کی
اور ہر کام کا وقت مقرر ہے۔" (اقتر۳)

اس آید مبارکہ میں لفظ "متعقر" کے متعدد منہوم ہیں۔ اس لفظ کا پہلا مفہوم یہ ہے کہ حضور ختی مرتبت کی رسالت کو جوشد ید مخالفت کا سامنا کرنا پڑا یہ صرف آغاز میں تھا گئین انجام کار آپ کی اسلام کی جانب دعوت کامیاب ہوگی اور ایک ایبا وقت اور زمانہ آگے گا کہ مشرکین و معاندین کی یا وہ گوئی کی جانب کوئی بھی توجہ نہیں کرے گا۔ یہ وہ زمانہ ہوگا جب اسلام کے آفتاب کی دنیا کے گوشہ گوشہ میں ضوفشانی ہوگی چنانچہ ایبا ہی بقیجہ برآ مد ہوا اور قلیل عرصہ میں مکہ جوکل تک اسلام کے انتہائی مخالف مشرکوں کا مرکز تھا مضور ختی مرتبت کے ہاتھوں فتح ہوا اور بتدریک جین اور ایبین کے مشرق اور ایران و روم میں کلمات شہادتین کی صدائیں گوئی انتہائی در ایران و روم میں کلمات شہادتین کی صدائیں گوئی انتہائی در ایران کے باتھوں واحتر ام کے باتھ وصدہ لا شریک کے نام کے بعد آپ کا ذکر آگ گا۔

''يُويدُوُنَ لِيُطُفِوُا نُورَ اللَّهِ بِالْفُواهِهِمُ" (الصف: ٨)

نور خدا ہے کفر کی حرکت پہ خندہ زن
پھوکھوں ہے یہ جراغ بجھایا نہ جائے گا
اس لفظ یعنی ''مشقر'' کا دوسرا مفہوم یہ ہے کہ آخرت کی جانب اشارہ ہو
سکتا ہے یعنی یہ بھی بھی اپنے وہم و گمان میں نہ لانا کہ کوئی عمل برا ہو یا اچھا ختم ہو

جائے گا اور بے نتیجہ ثابت ہوگا۔ ایسا ہرگز نہیں بلکہ ہر امر اور کام کا اثر باقی رہے گا۔ جنہوں نے آپ کی رسالت کی تصدیق کی اور آپ پر ایمان لائے ان کا آخری مقام جنت ہوگا جبکہ مشرکین اور معاندین کا ٹھکانہ ہمیشہ کے لیے جہنم ہے۔ عافل لوگ اور ان کا حقیقی ٹھکانہ

سورہ مبارکہ صف کی آیت ۸ کے بارے میں بعض علاء بیان کرتے ہیں کہ '' کفار' سے مراد غافل لوگ ہیں۔ یعنی بعض لوگ قریب المرگ ہوتے ہیں' ان کی آئے گئیں ہے نور ہو تھی ہوتی ہوتی ہیں اور قوت ساعت بھی کام چھوڑ چکی ہوتی ہے' دانت جدا ہو چکے ہوتے ہیں لیکن اس کے باوجود انہیں آخرت کی منزل کی طرف جانے کی کوئی پروانہیں ہوتی اور وہ یہ سجھ رہے ہوتے ہیں کہ ہم اس دنیا میں ہمیشہ باتی ہیں گے اور اپنے آپ کو یہ تسلیم کرانے ہوتے ہیں کہ ہم اس دنیا میں ہمیشہ باتی ہیں گے اور اپنے آپ کو یہ تسلیم کرانے کے لیے تیار نہیں ہوتے کہ ان کا حقیقی مقام اور آخری ٹھکانہ کوئی اور جگہ ہے اور اس دنیا کی مثال صرف ایک بل کی حیثیت رکھتی ہے۔ جہالی سے صرف دوسری جانب دنیا کی مثال صرف ایک بل کی حیثیت رکھتی ہے۔ جہالی سے صرف دوسری جانب عبور کرنا ہے۔ پروردگار عالم ہم سب کوخواب غفلت سے جاگئی توفیق عطا فرمائے مور کرنا ہے۔ پروردگار عالم ہم سب کوخواب غفلت سے جاگئی توفیق عطا فرمائے

"پروردگار عالم! مجھے اس دنیا میں جو نفسانی خواہشات کے رکھوں سے بھر پور ہے اور جو آخرت کے لیے آمادہ ہونے کا مقام نہیں خواب خفلت سے بیدار فرما اور قفس عضری سے جان نکلنے سے قبل مجھے موت کے لیے تیاری کرنے کے لیے توفیق مرحت فرما۔اللہ تعالی ارشاد فرما رہا ہے:

"وَلَقَدُ جَآءَ هُمُ مِنَ الْأَنْبَآءِ مَافِيُهِ مُؤُدَجَرٌ" "اور ان کے پاس تو وہ حالات پہنچ کچکے ہیں جن میں کافی تنبیہ تھی۔" (القرم)

اس آیہ مبارکہ میں پروردگار عالم ان مشرکین کو سرزنش فرماتے ہوئے جو شق القمر کے معجزہ کا مشاہدہ کرنے کے باوجود ایمان نہیں لائے اور تمام روثن دلیلوں اور نشانیوں کو دیکھنے کے باوجود صرف اس لیے سرتسلیم خم نہیں کیا کیونکہ ان کی نفسانی خواہشات کی مخالفت ہوتی تھی اس لیے وہ ان معجزات کو جادو کہہ کر انکار کرتے خواہشات کی مخالفت ہوتی تھی اس لیے وہ ان معجزات کو جادو کہہ کر انکار کرتے

أنباء سلفظ "نباء كى جع كاصيغه إوراس كامطلب وه خبر ع جو سودمند ہو۔ چنانچہ ہماری رائج عام فجریں مثال کے طور پر کہا جاتا ہے گزشتہ سال سے موا اور وہ موا' انہیں خریں کہتے ہیں لیکن وجائن وہ خبر اور اطلاع ہے جس سے سننے والے کو بہت بڑا فائدہ ملنا ہے اور اس کی بھی دو افتیام ہیں: یا تو سابقہ واقعات سے مربوط ہوتی ہے تو اس سے عبرت حاصل کی جاتی ہے۔ جیسے کسی شہر میں کئی سالوں پہلے کوئی وبائی بیاری پھیلی ہوتو اس کی خبر سے ہم عبرت حاصل کرتے ہیں جس کے نتیج میں میں ویا کی باری کے آنے کے بارے میں شواہد ملتے ہیں اور آثار و واقعات و حالات سے بے حد فوائد حاصل ہوتے ہیں خبر کی دوسری قتم آئندہ یا مستقبل میں رونما ہونے والے واقعات مثال کے طور پر موت عالم بزرخ و قیامت جنت اور دوزخ کے بارے میں حاصل ہونے والی معلومات میں اور قرآن مجید میں دوسری قتم کی معلومات اور اخبار کو نباء عظیم کے الفاظ سے تعبیر کیا جاتا ہے۔ عَمَّ يَتَسَآلُلُونَ عَنِ النَّبَا الْعَظِيْمِ

"به لوگ آپس میں کس چیز کا حال پوچھتے ہیں ایک بری خرکا حال" (سورة النبایة))

چنانچہ سورہ قرکی موضوع بحث آیت میں بھی پروردگار عالم کا ارشاد ہوتا ہے کہ "اور ان کے پاس تو وہ انباء پہنچ "بری خبریں" ہیں جو ڈرانے اور عبرت عاصل کرنے کے لیے ہیں۔ تاکہ گزشتہ اور مستقبل کے حالات سے باخبر ہو کرعبرت حاصل کرنا ہے لہذا ہمارے ہاں حاصل کر عیس لفظ "مزد جر" کا مفہوم ڈرنا اور عبرت حاصل کرنا ہے لہذا ہمارے ہاں رائح عام خبریں جو ہم سنتے ہیں کوئی اہمیت نہیں رکھتیں کوئکہ اگر کچی خبریں ہیں تو وقت کا زیاں اور اگر چھوٹی ہوں تو "ساعون للکذب" یعنی جھوٹی باتیں سنتے والے افراد کے زمرہ میں ہوں گے

انسانوں کی قیمتی عمر حقیقتاً چھوٹی ہے

جب ہم غور کرتے ہیں تو یہ حقیقت سامنے آتی ہے کہ فی زمانہ انسان کی اوسط عمر ساٹھ سے کے فی زمانہ انسان کی اوسط عمر ساٹھ سے کرستر سال تک ہے۔ سرور کوئین حضرت خاتم الانبیاء محمر مصطفیٰ کے اس سلسلے میں فرمایا ہے کہ

اَکُثُرُ اَعَمَادِ اُمَّتِی بَیْنَ السَّنِیْنَ وَالسَّبُعِیْنَ "لیخی میرے امتی زیادہ تر افراد کی عمر ساٹھ اور سر سال کے درمیان ہوگا۔"

کیا اتن مخفر عمر کو لغو اور جھوٹی باتیں من کر گزارنا دانشمندی ہے جبکہ اس قتم کی لغویات اور جھوٹ پر مبنی باتوں کا بتیجہ ماسوائے اس کے کہ فریب کارانہ تصورات کو جنم ملتا ہو ' کچھ نبیں ہے' کیا اتن قیمتی عمر کو بجائے اس کے ہم اسے فضول اور لا حاصل

گفتگو سننے اور کرنے میں صرف کریں بہتر نہیں کہ اے قرآن نصائح اور واقعات کا مطالعہ کرنے یا سننے میں صرف کریں؟ اس سے ہمیں دنیاوی اور اخروی فوائد حاصل ہوں گے کیونکہ ایک تو ہے کہ ہم دنیا کے فضول مشاغل میں مصروف ہو کر عافل نہیں ہوں گے اور دوسرے بیاکہ ہم ہمیشہ اخروی زندگی کے لیے زاد راہ تیار کرنے میں مصروف رہیں گے اور ہم اس دنیا سے خالی ہاتھ نہیں جائیں گے کیونکہ دنیاوی معاملات برمبنی وحشت ناک اور خوفناک باتیں سننے سے جمیں سوائے خوف و اضطراب لاحق ہونے اور غیر واقعی پریشانیوں میں اضافہ کے سوا کچھ اور حاصل نہیں ہوتا۔ اس طرح ہمارے خواب بھی انہیں فریب کارانہ باتوں بر بنی ہوں گے۔ روز قیامت ہم سے یہ بیں سوال یا جائے گا کہ کون آیا اور کون گیا کون صدر بنا اور کون کری صدارت سے محروم ہوا بلے قامت کے روز یہ بوچھا جائے گا کہ تمہارا عقیدہ کیا ہے 'تم نے نمازیں اداکیں یا نہیں کیا تمہارا عقیدہ وہی ہے جس کی تمہیں تلقین کی گئی تھی یا نہیں۔ کیا تم نے حضور قلب کے ساتھ مجھی دورکعت نماز ادا کی ہے ما تبين؟

عمر کے قتیتی سر مایہ کو ضائع مت کریں

ہماری عمر کا وہی حصہ اہم ہے جو ہم نے یاد خدا میں گزارا لیعنی جو عمر خدا اور
اس کے محبوب بندوں کی یاد میں گزری ہو وہی حصہ خدا کی نگاہ میں اہم ہے کیونکہ عمر
کے قیمتی سرمایہ کا بدل صرف جنت ہی ہے۔
"قِیمَهُ اَعْمَادِ کُمُ الجَّنَة" (حدیث)
"تمہاری عمر کی قیمت جنت ہے۔"

البذا ال فیتی سرمایہ ہے ہمیں گھائے کا سودانہیں کرنا چاہیے اس ہے ہمیں جنت کا سودا کرنا ہوگا۔ حور العین کا سودا کرنا ہوگا، قرب البی کے حصول کے لیے کوششیں کریں'کیا عمر کے اس فیمتی سرمایہ کا غفلت اور لغویات کی خاطر ضائع کرنا افسوس ناک بات نہیں۔

" حِکُمَةٌ بَالِغَةٌ فَمَا تُغُنِ النُّذُرِ" " انتهائی درجه کی دانائی گر ان کو تو ڈرانا کچھ فائدہ نہیں دیتا۔" (التمر۔ ۵)

یہ تمام باتیں حکمت و دانائی سے بھر پور ہیں لیکن کونی حکمت و دانائی؟ وہ انتہائی درجہ کی حکمت و دانائی ج

حکمت کیا ہے؟ تغییر اہل بیت علیم السلام میں حکمت کے معنی علم و دانش کی حقیقت اور جو ہر کو سمجھنا اور جاننا ہے ، قرآن مجید کو جاننا اور سمجھنا ہے جس نے بھی قرآن مجید سے فائدہ حاصل کیا وہ حکیم و دانا ہے خواہ وہ دیگر علوم بھی نہ جانتا ہو اور اس کے برعکس اگر کوئی شخص قرآن مجید سے فائدہ حاصل نہیں گرنا وہ در حقیقت جاہل اس کے برعکس اگر کوئی شخص قرآن مجید سے فائدہ حاصل نہیں گرنا وہ در حقیقت جاہل اور نادان ہے اگر چہ وہ فلفی اور ڈاکٹر ہو۔ پروفیسر ہونا کچھ اور بات ہے اس کا حکمت و دانائی سے کوئی واسط نہیں۔

علمی اور عملی حکمت و دانائی

حکمت کی دواقسام ہیں علمی اور عملی۔

اول: علمی حکمت بیہ ہے کہ انسان بعض علوم سے روشناس ہو منجملہ بید کہ انسان اپنی ذات کو ذات وعبودیت کے ساتھ خدا کی عظمت سے واقف ہو'نیز انبیاء

کے مرتبہ اور خاص طور سے حضرت خاتم المرسلین محم مصطفیٰ اور آپ کی عترت طاہرہ ا سے بھی روشناس ہو جائے۔ برزخ اور قیامت کے بارے یقین کا درجہ حاصل کرے اور یہ بھی جانے کہ جنت اور جہنم کا وجود ہے۔ دنیا کو فانی اور آخرت کو باقی اور جاوید جانے اور اشیاء کی حقیقت کے علم سے روشناس ہو جائے۔

دوئم: عملی حکمت ہیے ہے کہ جن چیزوں کاعلم حاصل کیا ہے اے مقام شہود تک پہنچائے اور اس علم و دانش (جو اس نے حاصل کیا ہے ) کے مطابق عمل کرے اور اپنے اعمال کا حساب کتاب رکھے اس طرح اے معلوم ہوتا جاتا ہے کہ حرص و لالحج اور بخیلی و بنجوی ایک بری چیز ہے۔ نیز اسے یقین ہوتا ہے کہ کیند اور بشمنی صفات ندمومہ ہیں چنا نچا کہ وہ محسوں کرے کہ بخل و کنجوی یا حسد و کیند اور حرص و لالحج کی ماند صفات اس میں موجود ہیں تو ان ندموم صفات سے نجات حاصل

عین ممکن ہے کہ کوئی فردعلم اخلاقیات متعلق امور کا مطالعہ کر چکا ہو لیکن جب تک وہ اپنے نفسانی عیوب اور علتوں کی تشخیص نہ کر پائے اور ان نفسانی عیوب و بیاریوں کے معالجہ کے سلیلے میں قدم نہ اٹھائے تو السے علم اخلاقیات کے حصول سے کیا فائدہ عاصل ہوگا؟

انبی صفات کمالیہ کے سلسلے میں یہی روش اختیار کرنی ہوگی چنانچہ جب خوف و امید نہ ہو یا وقار وسکون نہ ہو نیز منزل تسلیم و رضا کا شعور و ادراک نہ ہوتو اگر چہ ان صفات کے بارے میں کئی خص کو کمل علم حاصل ہو تو اس کا اے کیا فائدہ ہوگا ۔ اور اے حکمت و دانائی نہیں کہا جائے گا۔ جب صحیح مفہوم میں حکمت و دانائی حاصل ہوگی تو علم وعمل ہے آ راستہ ہوگی۔

حکمت و دانائی کے اثرات

حكت و دانائى بمتعلق امور كے سلسله مين الل بيت اطهار عليهم السلام نے بعض علامات كى جانب اشارہ فرمايا بے چنانچة قرآن مجيدكى مشہور آية مباركه: و آتينة الْحُكُم صَبِيًّا.

"اور ہم نے انہیں بحین ہی میں حکت و دانائی عطا فرمائی"

(11/2/)

کی تفیر کے ضمن میں فرماتے ہیں حکمت و دانائی ہے متعلق امور کے اثرات دنیا میں زمدیعنی دنیا ہے بغبتی ہے۔

يا آيَّ مباركه:

وَلَقَدُ آتَيُنَا لُقُمْنَ الْحِكُمَةَ

"اور يقينا بم في لقمان كو حكمت عطاء كي" (اقمان١١)

کی تفییر کے ضمن میں تفییر صافی میں واضح کہا گیا ہے کہ اس وانا انسان میں حکمت و دانائی کی کئی علامات آشکار ہوئیں منجملہ ان علامات کے حضرت لقمان علیہ السلام حکیم اپنی پوری زندگی میں قبقہہ لگا کر نہیں بنے کیونکہ بنسی اور فداق دل کو مردہ کرتی ہے۔

سورة لقمان میں حضرت لقمان حکیم نے اپنے بیٹے کو نفیحت کرتے ہوئے

كها:

يَابُنَى لَا تُشْرِكُ بِاللَّهِ إِنَّ الشِّرْكَ لَظُلُمٌ عَظِيْمٌ.

(سوره لقمان ۱۳)

"اے بیٹا! خبردار کبھی کسی کو خدا کا شریک نه بناؤ کیونکه شرک یقیناً براسخت گناہ ہے۔"(سورہ لقمان ۱۳۰۰)

(جس کی بخشش نہیں) دوسروں سے بولنے میں اپنی آ داز دھیمی رکھواور اپنی چال ڈھال میں میانہ روی اختیار کروئ نہ آئی تیز رفتاری سے چلو کہ تبہارا احترام اور وقار جاتا رہے اور نہ آئی ست رفتاری سے چلو کہ اوگ کہیں کہتم بیار ہو۔ بیٹا اس بات کا خیال رہے کہ پروردگار عالم کاعلم ہر چیز کا اعاط کرتا ہے۔ تبہارا عمل چاہے کتنا معمولی ہوئر رائی کے دانہ کے برابر اور کسی بخت پھر یا آ مانوں یا زمین میں پنہاں کیا ہو خدا اسے قیامت کے دائی چاضر کر دے گا۔

ان جامع اور مفید تھیں کی مثالیں جنہیں پروردگار عالم قرآن مجید میں حضرت لقمان کیم سے منسوب فرمات جو نقل کرتا ہے تمام کی تمام حکمت و دانائی کا نتیجہ ہیں۔

وَمَنْ يُوْتُ الْحِكُمَةَ فَقَدْ أُوتِي حَيْرًا كَلِير (البقره. ٢٦٩)
"اور جس كو خداكى طرف سے حكمت عطاكى لَّى اور اس ميں
شكنبيس كدا سے خوبيوں كى برى دولت باتھ لَّى"

حفرت لقمان علیم میں پائی جانے والی دوسری حکمت کی علامات میں آپ کا خاموش رہنا ہے۔ چانچہ جو بھی حکمت و دانائی سے زیادہ فاکدہ حاصل کرتا ہے وہ دوسروں کے مقابلے میں زیادہ تر خاموش رہنا ہے چنانچہ خود کلام مجید بھی حکمت و دانائی کا مجمد ہے۔

قرآن مجيد ميں جو باتيں بتائی گئي ہيں تمام کی تمام انتہا درجه کی دانائی کی باتيں ہيں ليكن افسوس :

فَمَا تُغْنِ النُّذُرُ

"ان كوتو ڈرانا کچھ فائدہ نہيں ديتا"

اس آیئ مبارکہ میں دو احتال موجود ہیں۔ ایک یہ کہ استفہام انکاریہ اور نذر 'نذری' کی جمع کا صیغہ ہے جس کے معنی ڈرانے والے کے ہیں۔ ان الفاظ سے دیگر انبیاء سے ملنے والی تمام تر معلومات کے باوجود ان کو کیا فائدہ حاصل ہوا؟ صرف مختر افراد ہی نے ان کا اثر قبول کیا۔

دوسرا احمال یہ ہے کہ ''ما'' نفی کے لیے استعال کیا گیا ہو چنانچہ اس کے مطابق آیت کا جہد یہ ہوگا ''ان کو تو ڈرانا کچھ فائدہ نہیں دیتا۔'' اس کا مطلب یہ ہوا کہ جو ڈرانے والے فرماتے تھے' لوگ اے ایک کان سے من کر دوسرے کان سے نکال دیتے تھے۔ پروردگار مالم سے دعا گو ہیں کہ وعظ ونفیحت دلوں پر مرتب ہو تاکہ موثر ثابت ہو سکے۔

"فَتُولَّ عَنْهُمُ."

"تواے رسول! تم بھی ان سے کنارہ کس دوو"

اب جبکہ ان پر وعظ ونفیحت کا اثر نہیں ہوتا اور انبیاء کے ذریعے گزشتہ قوموں کی عبرت ناک داستانوں اور آنے والے متعبل میں رونما ہونے والی ہیبت ناک حالات کے باوجود ان کے کانوں پر جوں تک نہیں رینگتی تو آپ بھی ان سے کنارہ کشی اختیار کرو۔

یہ بات واضح رہے کہ جب لوگ اپنی بیاریوں کی مجوزہ دواؤں کے استعال سے لاروائی برتے ہیں تو آخر کار کیم بیارے کنارہ کش ہو جاتا ہے۔اس لیے پروردگار عالم بھی اپنے پیارے رسول سے فرماتا ہے کہ انہیں ان کے حال پر چھوڑ دو ان سے کنارہ کش رہو۔

ناصح مشفق

عربی ادب کے مطابق فصاحت و بلاغت کا اصول یہ ہے کہ جب ناصح اپنے نصائح بیان کر دیتا ہے اور اس کی نصائح پر کوئی عمل نہیں کرتا اور اپنا منہ موڑ لیتا ہے کہ اس کے نصائح بیان کر دیتا ہے اور اس کی نصائح پر کوئی عمل نہیں کرتا اور اپنا منہ موڑ لیتا کے نصائح سے مشفق ہے تو روگر دانی کے باوجود اس کی بیہ خواہش ہوتی ہے کہ اس کے نصائح سے جائیں۔شاید سنے والے ہلاکت کے گڑھے میں گرنے سے فی جائیں چنانچہ یہاں پر وہ کسی دوسرے کو اپنا مخاطب قرار دیتے ہوئے اپنی بات جاری رکھتا ہے لیکن اس کا مقصد ان کو آگاہ کرنا ہوتا ہے۔ یہاں پر خدا بھی اپنے رسول کو مخاطب قرار دیتا ہے اور قیامت کے حالات سے اسے آگاہ کرتا ہے کہ شاید مشرکین اپنی غفلت کی نیند ہے جاگل آئیں۔ ارشاد خداوندی ہوتا ہے:

يَوُمَ يَدُعُ الدَّاعِ اللَّهِ عَلَيْ شَيْ نُكُور

"جس دن بلانے والا (اسرافی کی ایجنی اور ناگوار چیز کی

طرف بلائے گا"

یہاں پر داع کا مطلب بلانے والا ہے لیمی حضرت اسرافیل جو ایک مقرب فرشتہ ہے اور صور کھو کئے کا فریضہ اسے سونیا گیا ہے۔ حضرت اسرافیل علیہ السلام تین بار صور کھوکئیں گئ صور کی پہلی آ واز خوف و دہشت کار ہوگی ' دوسری آ واز سے تمام کلوق موت کی نیند سو جائے گی اور تیسری آ واز سے تمام کلوق دوبارہ زندہ ہو جائے گی۔

جب حفرت اسرافیل علیہ السلام صور پھو تکنے کے لیے آسان سے زمین پر تشریف لاکیں گے تو تمام ملاکلہ پر دہشت طاری ہو جائے گی۔ بیفرشتہ بیت المقدس

(منجد اقصی) میں کھڑا ہو گا اور کعبہ معظمہ کی ست اپنا رخ کرتے ہوئے صور پھو نکے گا اور صور سے ایسی آواز آئے گی جس سے زمین و آسان کی بر مخلوق بر وہشت طاری ہو جائے گی۔ اس کے بعد ایک دھوال ظاہر ہوگا۔ جس کی لیبٹ میں ساری كائنات آجائے گى۔ (سورہ دخان كى آيت ١٠ سے استفاده كيا كيا ہے) اور مسلسل طور یر جالیس روز (دن رات) تک کرہ ارض اس دھوئیں کی لییٹ میں رہے گا۔ کفار تو سخت تکلیف میں رہیں گے کہ ان کی آئکھ کان اور منہ سے دھوال فکلے گا، تاہم اہل ایمان اور صالح افراد ان تکالیف سے حفظ و امان میں ہوں گے۔ مختلف روایات کے مطابق اہل ایمان (مونین) کو اس دھوٹیں سے زکام کی کیفیت سے زیادہ تکلیف نہ ہوگی۔ بعض روایتوں سے بیمعلوم ہوتا ہے کہ صور کی اس آواز سے عامل عورت كا يجد كر جائے كا (يدا مو جائے كا) اور لوگ مدموش مو جائيں كے اور شرخوار بچوں کو دودھ بلانے والی عور س اے شرخواروں سے بے خربو جائیں گی جیہا کہ یروردگار عالم نے سورہ مبارکہ جی بندائی آیات میں بیان فرمایا سے لہذا ابل ایمان جو ان تمام باتوں سے باخر میں اور اعمال صالحہ سے آ راستہ رہتے ہیں چونکہ انہیں یہ معلوم ہوگا کہ یہ قیامت کی پہلی علامت ہے انہیں کوئی تکلیف یا پریشانی لاحق نه بوكي كيوتكه وه اعمال صالحه بجالاً على بول كي-

تمام مخلوق موت کی نیندسو جائے گی اور صرف خدا باقی رہے گا صور اسرافیل کی دوسری آ دازیا پھونک تمام مخلوق کی موت کی پھونک سے تعبیر کی جاتی ہے اور اس صور سیپ (ھونک کی اس آ داز سے) زمین و آسان کے تمام لوگ موت کی آغوش میں چلے جائیں گئے بہال تک کہ چہار مقرب فرشتے یعنی حفرت جرائیل حفرت میکائیل حفرت اسرافیل اور حفرت عزرائیل علیهم اللام موت کی نیندسو جائیں گے۔ اس موقع پر رب ذوالجلال کی ندا آئے گی که آج س کی بادشاہت ہے۔ پھر بھی نداخود جوابا کمے گی:

لَيْسَ المُلكُ اليَوُمَ لِلَّهِ الوَاحِدِ القَهَّادِ. " آج حكومت خاص خداكى جواكيلا اور غالب ہے۔" (سورة المومن آيت ١٠ سے ماخوذ حصے كا ترجمهـ)

حضرت سيد الساجدين عليه السلام كى ايك روايت كے مطابق نفخه اماته يعنى صور اسرافيل كى و آواز جس كے نتیج میں تمام مخلوق مر جائے گی ہے قیامت كى آ مدتك چارسوسال كى مدت كا وقفد آئے گا اور اس وقفہ كے دوران يعنى مسلسل ٢٠٠٠ سال تك كى ذى روح كا وجودنييں جوگا۔

موت جسم کوے نہ کہ روح کو

جیدا کہ علامہ مجلی علیہ الرحمہ فرماتے ہیں جو موت صور اسرافیل کی دہشت ناک آ داز ہے داقع ہوگی اس کا تعلق اجہام ہے ہے کہ ارداح ہے چنانچہ ارداح' باتی رہیں گی۔ لہذا حضرت سید الساجدین علیہ السلام کی ردایت کا مفہوم یہ ہے کہ ہرجم اپنی روح ہے چارسوسال تک جدا رہے گا اور جب قیامت برپا کرنے کا ادادہ مشیت البی میں آئے گا تو صادق آل محمد علیہ السلام کی ردایت کے مطابق چالیس ردز (دن رات) تک بارش ہوگی۔ ایک ردایت میں ہے کہ وہ بارش ہمارے یہاں ہونے والی بارشوں کے مائز نہیں ہوگی۔ بہر حال معلوم نہیں کیسی ہوگی شاید ایس ہوجے برنالوں سے بارش کا پانی نکلتا ہے اور ردایت میں بھی بھی بھی بات ملتی ہے کہ کرہ ہوجے برنالوں سے بارش کا پانی نکلتا ہے اور ردایت میں بھی بھی بھی بھی بھی بات ملتی ہے کہ کرہ

ارض کے چید چید پر بارہ بارہ گز پانی تھبر جائے گا اور زمین کی تہوں میں کوئی ایسا ذرہ نہ ہوگا جو اس پانی سے تر نہ ہوا ہوگا۔

حضرت اسرافیل زندہ کیے جائیں گے اور صور پھونکیں گے

یہلی مخلوق جو تھم البی سے دوبارہ زندہ ہوگ وہ حضرت اسرافیل علیہ السلام

مول گے۔ پھر انہیں تھم البی ہوگا کہ صور پھونکیں اس کے بعد حضرت اسرافیل کی ندا

آئے گی:

"اے خاک کیساں ہونے والی ہڈیاں' اے گوشت کے ریزہ ریزہ ہونے والے ذرے' اے بھرے ہوئے بال'

انہیں تھم الہی ہوگا کہ صور چو کیں۔ اس کے بعد حضرت اسرافیل علیہ السلام گلی ہوئی ہڈیوں ، ریزہ ریزہ ہونے والے کوشت کے ذروں اور بھرے ہوئے بالوں کو مخاطب کریں گے اور ندا دیں گے کہ خدا تھم در رہا ہے کہ قیامت کے لیے اکشے ہو جاؤ۔ جسموں کے بھرے ہوئے ذرات جو ایک دوسر کے میں مخلوط ہوں گئ ایک دوسرے سے جدا ہوں گئ اپنے اپنے اجسام سے مل جائیں گے۔ صادق آل ایک دوسرے سے جدا ہوں گئ اپنے اپنے اجسام سے مل جائیں گے۔ صادق آل محمد علیہ السلام فرمائتے ہیں !

مون کے جم کے ذرات کا فر کے جم کے ذرات میں مٹی کے ذروں میں ملے ہوئے سونے کے ذرات کا فر کے جم کے ذرات میں مٹی کے ذرات کا فر ملے ہوئے سونے کے ذرات کا فر کے جم کے ذروں سے ای طرح نکھر جائیں گے جیسے بارش سے سونے کے ذروں سے مٹی وہل جاتی ہے اجمام کے بکھرے ہوئے ذرے یکجا ہو جائیں گے ادر

ہرجم میں اس کی روح پھونکی جائے گی اور سب تھم الہی پر لبیک کہتے ہوئے دوبارہ زندہ ہوکر کھڑے ہو جائیں گے۔

بزرگ ستیاں قیامت کی برہنگی سے خانف ہیں

معالم الرفعی نامی کتاب میں منقول ہے کہ رسول خدا " نے فرمایا:
روز قیامت عورتیں''مستورات'' برہنہ حالت میں محشور ہوں گا۔ یہ ن کر
فاظمۃ الزہرا گریہ فرمایا کرتی تھیں اور ہائے رسوائی کے الفاظ کو بار بار دہراتی تھیں
کہ حضرت جرئیل امیں حضور ختمی مرتبت کی خدمت میں آسان سے تشریف لائے
اور عرض کی کہ:

خدا نے حضرت زہراً العظام کا پیغام بھیجا ہے اور فرمایا ہے ہم حضرت زہراً العظام کو اس بات کی ضانت دیتے ہیں کرائٹ و بروز قیامت بہتی بیشاک کے جوڑے نوازیں گے نیز حضرت فاطمہ بنت اسد حضرت علی علیہ السلام کی والدہ ماجدہ نے جنہیں وقت وضع حمل کعبہ کے اندر واخل کیا گیا تھا اور تین دن تک خدا کی مہمانی کا جنہیں وقت وضع حمل کعبہ کے اندر واخل کیا گیا تھا اور تین دن تک خدا کی مہمانی کا شرف عاصل ہوا تھا اور جن کو رسول خدا اپنی ماں کا رتبہ دیتے تھے قیامت کے دن کی برنگی کی رسوائی سے حضور پاک "کی خدمت میں گریہ کیا اور آپ کی بناہ طلب کرتے ہوئے گزارش کی کہ میری تجہیز و تعفین کا انتظام کسی پوشاک کے کیڑے سے فرما میں۔ ہوئے گزارش کی کہ میری تجہیز و تعفین کا انتظام کسی پوشاک کے کیڑے سے فرما میں۔ ام المومنین حضرت خدیجہ الکبری اپنے انتقال سے کچھ دیرقبل حضرت فاطمہ زبرا سلام اللہ علیہا کو (جن کی عمر مبارک اس وقت کے سال سال تھی) رسول خدا "کی خدمت میں جیجتے ہوئے کہا!

ا بے پدر بزرگوارے کہو کہ میری مال کہدرہی ہیں میری آپ سے بیالتجا

ہے کہ اپنی پوشاک کے کپڑے سے میرا کفن تیار فرمائیں تا کہ میدان حشر میں برہنہ حالت داخل نہ ہوں۔

اسلام کی بزرگ ستیوں کو اس قدرخوف قیامت کی رسوائیوں سے تھا'جس کی ختیوں اور تکالیف کے بارے میں قرآن مجید میں خداوند تعالیٰ کا ارشاد ہے کہ: "جس دن بلانے والا ایک اجنبی اور ناگوار چیز کی طرف بلائے گا۔"

جس چیز کو انسان نا گوار اور اجنبی سجھتا ہے تو فطری طور پر اس کے لیے خوف و پریشانی کا باعث بنتی ہے نیز قبر میں پہلی رات آنے والے دو فرشتوں کا نام منکر ونکیر ''کیری'' ہے۔ یہ دو فرشتے کفار ومشرکین کے لئے منکر ونکیر ثابت ہوں گئے نہ کہ مونین کے لیے لہذا مرحوم فیض اور دیگرمفسرین کا کہنا ہے کہ قبر میں پہلی رات فرشتوں کا آنا اور ان کی ہیئت میت مردہ کے عمل پر مخصر ہے چنانچہ اگر فرد صالح ہوگا تو مبشر و بشیر کی شکل میں ظاہر ہوں گے۔ دوسری صورت میں میت کی قبر میں منکر ونکیر کی بیئت میں آئیں گے بدالفائ کیگر وہی دو فرشتے مومن کے لیے قبر میں خوبصورت شکل میں خوبصورت شکل میں خوبصورت شکل میں خوبصورت گئی کے بروانہ کے ہمراہ خوناک شکل میں خابر ہوں گے۔

درحقیقت فرشتے دونوں عالتوں میں مومن کی قبر اور کافر کی قبر میں ایک ہی بین جیسا کہ حضرت عزرائیل'' ملک الموت'' روح قبص کرتے وقت نیک اور صالح افراد کے سامنے خوبرومخلوق کی صورت میں آتے ہیں اور فاسق و فاجر کافروں کی روح قبض کرنے کے وقت ان کے سامنے انتہائی خوفناک اور ہیبت ناک شکلی میں فاہر ہوتے ہیں۔

دراصل یہاں پر آیت میں لفظ "نکر" لعنی اجنبی اور نا گوار کی وضاحت کے

ضمن میں ان مثالوں کو پیش کیا گیا ہے اس طرح آیت مذکورہ میں دراصل کفار اور گناہ گاروں کے لیے ہے یعنی بلانے والا انہیں ایک ناگوار چیز کی طرف بلائے گا۔ یہ چیز نیک لوگوں کے لیے ناگوار نہیں ہوگی۔

بکھری ہوئی ٹڈیاں

"خُشُّعاً أَبُصَارُهُمْ . يَخُرُجُونَ مِنَ الْأَجُدَاٰثِ كَانَّهُمْ جَرَادٌ

مُنْتَشِرٌ. (القمر . ٤)

"تو قیامت سے آ تکھیں نیچ کئے ہوئے قبروں سے نکل پڑیں گے گویا وہ جھیلی ہوئی ٹڈیال ہیں۔"

"اليي حالت ميس كدان كي آئميس جھي ہوئي ہوں گي يا خاشع ہوں گ-"

خشوع وخضوع كاتعلق دل ہے ہوراس كے اثرات اعضاء و جوارح

پر مرتب ہوتے ہیں اور اس کا سب سے زیارہ اڑ آ تھوں پر ظاہر ہوتا ہے۔ آ تھیں

دل سے مربوط ہیں۔ خوشی وغنی شرم و حیابیسب صفاحی تھوں کے ذریع محسوں کی

جا سكتى بين اس لحاظ سے پروردگار عالم خشوع وخضوع كو آ كھوں سے منسوب فرماتا

ہے گو کہ خشوع کا تعلق ول سے ہے لیکن ذات و رسوائی کی علامات ان کی آ تھوں

ے ظاہر ہورہی ہوں گی ای لیے خدا ارشاد فرماتا ہے:

" ان کی آ تکھیں خاشع ہوں گئ شرم اور رسوائی کی وجہ سے وہ اپنی

آ تکھیں نیچ کئے ہوئے قبروں سے نکل پڑیں گے۔''

يَخُرُجُونَ مِنَ الْأَجُدَاثِ.

" قبرول سے نکل رہیں گے۔"

"اجدات" نظ جدت کی جمع کا صیغہ ہے اور اس کے معنی ہیں" قبر"
گویا وہ بھیلی ہوئی ٹڈیاں ہیں۔ ٹڈی کی خصوصیت یہ بھی ہے کہ اس کی
حرکت و انقال میں بنظمی جیسی حالت پائی جاتی ہے۔ آپ نے اس امر کا مشاہدہ کیا
ہوگا کہ جب ٹڈیاں حرکت و انقال کرتی ہیں تو درو دیوار یا دومری چیزوں سے ٹکراتی
ہیں 'ای وجہ سے ٹڈی دل کی بے شار ٹڈیاں گر جاتی ہیں۔ پروردگار عالم نے لوگوں
کے قبروں سے نگلنے کو بھری ہوئی ٹڈیوں سے تشبیہ دی ہے چونکہ قیامت میں قبروں
سے نگلنے والے لوگ جیران و پریشان ہوں گے جن چیزوں کو انہوں نے بھی نہ دیکھا
ہوگا' ان کا مشاہدہ کریں گے اور ایسے مقام کی جانب جانا ہوگا جہاں پہلے بھی نہ دیکھا
شے۔ ازل سے ابد تک آنے والے لوگ جوم بھے ہوں گے۔ تمام کے تمام قبروں
سے نکل پڑیں گے اور ایسے مقام کی جانب جانا ہوگا جہاں پہلے بھی نہ گئے۔

وه لوگ جومضطرب و پریشان نه هو نگلے

لوگوں کا ایک گروہ ایبا بھی ہوگا جے کوئی جرائی یا اضطراب یا پریٹانی لاحق نہ ہوگا۔ وہ مومن اور عمل صالح انجام دینے والے لوگ ہوں سے اور خدانے ان کے داوں کو قرار وسکون سے سرشار کیا ہوگا اور ای حالت میں انہوں نے دنیا سے انقال کیا ہوگا۔

هُوَ الَّذِي اَنْزَلَ السَّكِيْنَةَ فِي قُلُوْبِ الْمُوْمِنِيْنَ. "وى (خدا) تو ہے جس نے مونین كے داوں میں تسلى نازل فرمائى ہے۔"

چنانچ جولوگ اپنے ول میں سکون وطمانیت کی حالت میں دنیا سے انتقال

کرتے ہیں انہیں انقال کے دن سے روز قیامت تک کوئی پریشانی ااحق نہ ہوگا۔ اگر کوئی شخص اس دنیا میں عقیدہ وعمل کے لحاظ سے شک و تر دید کی حالت کا شکار ہے تو یقیناً آخرت میں بھی مضطرب و پریشان ہوگا۔

وَمَنُ كَانَ فِي هَاذِهِ أَعُمَى فَهُوَ فِي الْأَخِرَةِ أَعُمَى.
"اور جو شخص اس دنیا میں جان بوچھ کر اندھا بنا رہا تو وہ
آ خرت میں بھی اندھا ہی رہے گا۔" (بی اسرائیل ۲۷)

لبذا بیبال اور وہاں کا مسله در پیش نہیں بلکه اگر کسی شخص کا عقیدہ یہاں پر مضوط نہیں اور مضطرب ہے تو وہ شخص عقید ہے کی اس اضطرائی حالت و کیفیت میں میدان حشر میں داخل ہوگا۔

گما تعیشهٔون تُمُوتُون و کما تُمُوتُون تَبُعَهُون .
"اور جس حالت میں زندگی گزار نے ہوای حالت میں موت
آئے گی اور ای حالت میں دوبارہ قبرول نے زندہ کیا جائے گا۔"
مٹڑی سے تشبیہ دینے کی وجوہات

قیامت کے روز قبرول ہے اٹھنے والے انسانوں کو جوٹڈی ہے تثبیہ دینے کی ایک وجہ تو پریشانی و جرانی بیان کی گئی ہے اور دوسری وجہ جیسا کہ پہلے بتا چکے ہیں ان کی تعداد کی کثرت ہے کیونکہ کا کنات میں پیدا ہونے والے پہلے انسان ہے لے کرروز قیامت تک آنے والے انسان دوبارہ زندہ کئے جائیں گے اور ایک ہی مقام پر جمع ہوں گے۔ پیصرف خدا ہی جانتا ہے کہ قیامت کے دن ایک ہی مقام پر جمع کے جائے والے انسانوں کی تعداد کیا ہوگی۔

ایک اور وجہ بھی بیان کی جاتی ہے کہ ٹڈی اندھری رات میں حرکت و انقال نہیں کرتی اور جب تک سورج نہ نکلے اس وقت تک معلوم نہیں ہو سکتا کہ ريكتان ميں كتني ٹڈياں سوئي ہوتی ہیں بعض دفعہ كروڑوں كى تعداد ميں موجود ہوتی میں اور کی کو اس کی خبر بھی نہیں ہوتی۔ اس طرح اس زمین میں انسانوں کے کتنے اجهاد وفن میں یا قبرول میں کتنے مردے سورے میں بیکسی کو بھی خبرنہیں۔ چنانچراس سلط میں برخص این زمانے کا بی حساب کتاب رکھ سکتا ہے حالانکہ کا نات کی تخلیق انتہائی طویل عرصة قبل ہوئی تھی' اس طرح دنیا کی عمر بھی انتہائی طویل ہے۔ چین کی تاریخ ای (۸۰) ہزار سال برانی تاریخ ہے نیز بعض بور پین لوگوں کے اندازے ہیں کہ انسان کی تخلیق کو ایک لا کھ سال ہے بھی زیادہ عرصہ ہو چکا ہے۔ اس امر کا صرف خدا کو علم ے کہ موجودہ زمانے کے بعد کتنے زمانے آئیں گے اور کتنے انسان پیدا ہوں گے ادر دنیا ے رخصت ہوں گے۔ فی الحال گڑھتے زمانوں میں اور موجودہ زمانے کے مرنے والے افراد اپنی قبرول میں آرام کر رہے ہیں اور قیاست کے دن تک جو بھی افراد وفن ہوں کے ب کے سب دوبارہ زندہ کیے جائیں گے۔ تو ای وقت معلوم ہوگا کہ کتنے انسان زمین کی تہوں میں ہمیشہ کی نیندسور ہے تھے۔

وَاخُرَجَتِ الْأَرْضُ أَثْقَالَهَا.

"اور زمین این اندر کے بوجھ نکال ڈالے گئ

ٹڑیوں سے تشبیہ کی ایک اور وجہ یہ بھی ہو سکتی ہے کہ ٹڈی میں مختلف جانوروں کی علامات پائی جاتی ہیں' اس کا سر گھوڑے کے سرسے مشابہت رکھتا ہے' اس کی آ تکھوں جیسی ہوتی ہیں اور سرکے دو بال''سینگ' گوزن کی آ تکھوں جیسی ہوتی ہیں اور سرکے دو بال''سینگ' گوزن کے سینگوں سے ملتے جلتے ہیں۔اور اس کی گردن ٹڈی کی گردن کی مانند اور اس کا

سینہ شرکے سینے جیسا اور اس کی دم سانپ کی دم کی طرح اور اس کے پر مردار خور ''کرگس'' کے پروں سے مشابہت رکھتے ہیں۔

یہ تمام جانور جن کی جانب اشارہ کیا گیا ہے اپنے اپنے گروہ کے سلطان یا بادشاہ شار ہوتے ہیں اور ٹڈی ہیں ان تمام جانوروں کے نمونے یا مثال موجود ہے لیکن حقیقی مفہوم ہیں اس میں ان تمام جانوروں کی کوئی صفت موجود نہیں ہے صرف یہ کمال ہے کہ اس کے منہ کا لعاب ہرے بھرے کھیتوں کی فصلوں کے لیے زہر قاتل ہے۔ ٹڈی کے دویاؤں بظاہر آ راستہ ہیں اور کھیرے سے مشابہت رکھتے ہیں لیکن روز آخرت جہاں 'نیو مُ تُبلی لیسٹر آئو'' تمام راز اور پوشیدہ باتیں آشکار کی جانمیں گی۔لہذا جو آب دکھے رہی بیشتر آدی ہیں لیکن ان میں بہت کم لوگ انسان ہیں۔

بس کہ دشوار ہے ہر کام کا آسال ہونا آدی کو میسر نہیں جانباں ہونا

یہ آدی پھیلی ہوئی ٹایوں کے مانند کسی قابل تعریف صفت کے حامل نہیں الیکن جو صاحبان ایمان ہیں وہ ٹایوں کے مانند جیران اور مضطرب نہیں ہیں کیونکہ ان کے ظاہر و باطن ایک ہیں۔عظیم خوف و دہشت انہیں لاحق نہیں ہوگی۔

لَا يَخُزُنُهُمُ الفَزَعُ الْآكُبَرِ.

"اور ان کو قیامت کا بڑے سے بڑا خوف بھی وہشت میں نہ لائے گا۔"

انہیں اس لیے کوئی دہشت وخوف نہیں کیونکہ صاحب کمال مومن ہیں اور ای کمال وعظمت کے باعث انہیں قیامت سے اس کا خوف و دہشت نہیں۔ یہ کمال وعظمت وہ ہے کہ ہر مقام پر ان کا ساتھی ہے اور ان سے واپس نہیں لیا جائے گا۔ بے شک عظمت و کمال صرف صاحب ایمان افراد میں ہی پایا جاتا ہے۔ ویگر تمام کمالات جو دنیوی ہیں ان کی حیثیت صرف لب گور تک قائم رہتی ہے۔ چنانچہ ڈاکٹر یا پر وفیسر یا گریجویٹ کو تو صرف ایک کاغذ کی ڈگری ملتی ہے جس کے بدلے وہ کاغذ کی ڈگری ملتی ہے جس کے بدلے وہ کاغذ کی شری اور انتہائی درجہ کا خوشنویس ہؤ آخر میں اس کے ہاتھوں میں رعشہ ہوتا ہے تو وہ اس کمال سے محروم ہوجاتا ہے۔ یہ سب کمالات مستعاد ہیں ہمیں اپنی جان اس پر نچھاور کرنی چاہیے جو حقیقی کمالات کا طالب ہاور وقت گزرم نے کے ساتھ ساتھ حقیقی کمالات کے اعلیٰ مدارج کو طے کرتا چلا جائے ہوں وقت گزرم نے کے ساتھ ساتھ حقیقی کمالات کے اعلیٰ مدارج کو طے کرتا چلا جائے کے اور وقت گزرم نے کے ساتھ ساتھ حقیقی کمالات کے اعلیٰ مدارج کو طے کرتا چلا جائے کے اور وقت گزرم نے کے ساتھ ساتھ حقیقی کمالات کے اعلیٰ مدارج کو طے کرتا چلا جائے کے خور کو فیل برے بین اس کے یقین محکم اور عقیدہ میں مزید پختگی پیدا ہو جائے۔ یعنیٰ خدا کے بارے میں اس کے یقین کو اُن کافرون کا ہو گا گھوٹو

(القمر٨)

"بلانے والے کی طرف گردئیں بڑھائے دوڑتے جاتے ہوں
گارکہیں گے بیاتو بڑا سخت دن ہے کی
یہ بات ان کی مرضی پر مخصر نہیں کہ وہ چاہیں تو جائیں اور چاہیں تو نہ
جائیں۔سب کو ہرصورت میں بلانے والے کی جانب گردئیں بڑھائے دوڑ تا ہوگا۔
"مہطعین" کے معنی ہیں ایک اہم معاملے کی جانب دیکھنے کے لیے
گردئیں بڑھانے کے جبکہ آ تکھیں چرت سے کھلی ہوئی ہوں۔ یہ قیامت کے ایک
موقف" رکے" کا مقام ہے جو مقام چرت ہے۔ اس مقام پر گردئیں بڑھی ہوئی اور
آ تکھیں آ واز کے آنے کی سمت متوجہ ہوں گی۔ اس مقام میں گئی دیر رکنا ہوگا اس کا
اندازہ یہ مختلف اشخاص کے لحاظ سے الگ الگ ہے جو روایات سے معلوم ہوتا ہے وہ
اندازہ یہ مختلف اشخاص کے لحاظ سے الگ الگ ہے جو روایات سے معلوم ہوتا ہے وہ

حباب پر رکنے کا وقت ایک جدا گانہ بحث ہے۔

یا تو یہاں پر سمجھ جائے یا وہاں پر اسے سمجھا دیا جائے گا

جوشی عظمت البی کو یہاں پر "اس دنیا میں نہیں سمجھ پاتا اور البی عظمت و ہیب اے خانف نہیں کرتی تو اے قیامت کے دن خدا کے نام اور صفات کی عظمت کو جانا ہوگا اور سمجھنا ہوگا کہ خدا کی ذات عظیم "باعظمت" جلیل، عظیم القدر، عظیم المنز لت اور عزیز صاحب عزت و بزرگی ہے۔ بعض افراد اس حد تک بے وقوف اور احمق ہوتے ہیں کہ وہ ایک روپیہ کو خدا ہے زیادہ قیمتی سمجھتے ہیں اور اس سلسلے میں وہ جموئی قتم کھاتے ہیں تا کہ کی لین دین میں انہیں ایک روپیہ زیادہ عاصل ہو جائے۔ قیامت کے دن نادان اور بے وقوف شخص کو یہ جاننا پڑے گا کہ خدا جو تمہارے تصور کے مطابق عظیم ہے اس سے کہیں زیادہ عظمت کو اس کی عظمت کیا ہوگی؟ یہ عظمت کا ادراک حاصل نہ ہو سکا تو اسے قیامت کے دن اس کی عظمت کیا ہوگی؟ یہ عظمت کا ادراک حاصل نہ ہو سکا تو اسے قیامت کے دن اس کی عظمت کیا ہوگی؟ یہ عظمت کا ادراک حاصل نہ ہو سکا تو اسے قیامت کے دن اس کی عظمت کیا ہوگی؟ یہ بات سمجھا دی جائے گی۔

"كافرلوگ كهيں كے بيتو بہت سخت دن ہے"

ایک روایت میں منقول ہے کہ کافر اوگ کہیں گے خدایا ہمیں جلدی اس دن''قیامت کا دن' سے نجات عطا فرما اور ہمیں جہنم روانہ فرما دے۔ آپ ہجھ رہے بیں اس بات کو کہ کافر کو اتنی زیادہ تکلیف ہوگی کہ وہ جہنم میں جانے کے لیے آمادہ ہو جائے گا۔ جن اوگوں کا جہنم ٹھکانہ ہے بے شک روز قیامت ان کے لیے تکلیف دہ اور سخت دن ہوگا قرآن مجید میں ارشاد ہوتا ہے:

إذَ ا الْقُلُوبُ لَدَى الْحَنَاجِرِ كَاظِمِيْنَ (المومن-١٨)

### "جب لوگول كے كليج مارے ڈرك منه كوآ جاكيں گے۔" وَخَشَعَتِ الْأَصُواتُ لِلرَّحُمٰنِ فَلا تَسْمَعُ الاَّهُمُسًا

(طه. ۱۰۸)

"اور آوازیں اس دن خدا کے سامنے اس طرح گھگیا "دب" جائیں گی کہ تو گھنگھناہٹ کے سوا کچھ نہ سنے گا"

یہ بیں دہشت طاری کرنے والی باتیں اور گزشتہ آیات میں جو لفظ نباء
استعال کیا گیا تھا وہ بھی باتیں بین بھی خوفناک امور بین کیا کوئی ہے جو ان سے
عبرت حاصل کرے فرآن مجید کے حقائق اس کے دل و دماغ پر اثر ڈال سکتے بیں
تاکہ ایسے ہولناک اور سخت تعکیف والے دن کے لیے اپ آپ کوآ مادہ کر سکے اور
اپنی اخروی زندگی کے لیے زادِ راہ آ مادہ کرنے کی فکر کرے ؟ کیا یہ باتیں ہمارے
بارے میں نہیں ہیں۔ کیا کوئی اس سند کا حال ہے کہ اس دن کی ہولناک خوفناک
اور تکلیف دہ گھڑیوں سے محفوظ ہے۔ اس کا دل جس قدر صاف ہوگا تو یہ آیات اس

مسلمان کوخوف سے رات بھر نیندنہ آئی

منج اور دیگر کتب تفاسیر میں منقول ہے کہ غزوہ بنی المصطلح میں مسلمانوں نے رسول خدا م سے ہمرکاب ہو کر جہاد کیا۔ رات کے آغاز میں سورہ کج کی ابتدائی آیات نازل ہوئیں۔

"اے لوگو! اپ پروردگار ہے ڈرتے رہو کیونکہ قیامت کا زلزلہ کوئی معمولی معمولی نہیں ایک بڑی سخت چیز ہے۔ جس دن تم اے دیکھ لو گے تو ہر دودھ پلانے والی ڈر کے

مارے اپنے دورھ پیتے بچے کو بھول جائے گی اور ساری حاملہ عورتیں اپنے حمل دہشت سے گرا دیں گی اور مرد گھراہٹ میں مدہوش ہوں گے حالانکہ وہ مدہوش نہ ہوں گے بلکہ خدا کا عذاب بہت سخت ہے کہ لوگ بدعواں ہو رہے ہوں گے۔ آگے چل کر ان کتب تفاسیر میں بیان کیا جاتا ہے کہ مسلمانوں کو اس دات خوف کی وجہ سے نیند نہ آئی۔

یہ بات میری سمجھ سے باہر ہے کہ شیطان نے ہمارے کانوں میں کیا

پھونک دیا ہے۔ کیا یہ آیات ہماری بیداری اور تنبیہ کے لیے کافی نہیں ہیں۔ سرائل

پاکیزه ستیال خائف ہو کر گریہ وزاری کرتی ہیں

ال آية شريف

وَإِنَّ جَهَنَّمَ لَمُوعِدُهُمْ الْجُمَعِيْنَ لِمَا سَبَعَةُ اَبُوَابٍ لِكُلِّ بَابٍ الْحُلِّ بَابٍ الْحُلِّ بَابٍ الْحُرْءِ مَقْسُومٌ.

نزول کے بعد روایات کے مطابق حضو ختمی مرتبت حضرت علی علیہ السلام اور حضرت فاطمة الزہراء علیها السلام نے زار و قطار گرید وزاری فرمائی۔

اب ہمیں میسوچنا چاہے کہ جب اتی عظیم ستیاں الی آیات س کر گریہ وزاری میں مصروف ہو جاتی ہیں تو ہم نے کون سا کمال انجام دیا ہے کہ ہمارے کانوں پر جوں تک نہیں ریگتی۔

"كياوه وفت نبيس آكيا كه حارا دل خدا اور خداكى ياديس جَعَك جائے-" اَكُمْ يَانِ لِلَّذِيْنَ آمَنُوا أَنْ تَحْشَعَ قُلُوبُهُمِ لِذِكْرِ اللهِ وَمَا نَزَلَ مِنَ الْحَقِّ.



# مل بقد اقوام کی روداد

پروردگارِ عالم نے اس سورہ مبارک کی ابتداء میں معجزہ شق القریعی چاند

کے دو کلڑے ہونے کا تذکرہ فرمایا ہے اور مشرکین کے معاندانہ رویہ کی جانب اشارہ فرماتے ہوئے اس بات کو واضح طور پر آشکار کیاہے کہ بیلوگ (مشرکین) ایمان لانے کے بجائے رسول خدا حضرت محمصطفی کو جادوگر قرار دیتے ہوئے کہتے ہیں کہ رسول نے ہماری آتھوں کو محور کیا ہے۔ چنانچہ خداوند متعال اپنے حبیب کے دل کی تسکین اور اظمینان کے لیے سابقہ اقوام کی داستان اور ان پر آنے والے مصائب و آلام کو بیان فرماتا ہے کہ اگر مشرکین نے آپ کو جھٹالیا ہے تو یہ کوئی نگ بات نہیں ہے بلکہ آپ سے پہلے آنے والے مرسلین کو بھی ای طرح جھٹالیا جاتا رہا بات نہیں ہے بلکہ آپ سے بھی سحر اور جادہ کو مشوب کیا جاتا رہا ہے۔ یہ بات بھی یاد دلانا

ضروری ہے کہ سابقہ اقوام کی داستانوں اور قصہ کہانیوں اور ان سے مربوط واقعات بیان کرنے کا مقصد مشرکین کو ڈرانا دھمکانا ہے تاکہ انہیں معلوم ہو جائے کہ سابقہ اقوام کا انبیاء کو جھٹلانے کے نتیج میں کن کن مشکلات اور تکالیف کا سامنا کرنا پڑا تھا۔ اس طرح ممکن ہے مشرکین بھی خدا کے عذاب سے خائف ہو جائیں۔ فَان کَذَبُوک فَقَدُ کُذِبَتُ رُسُلُ مِنْ قَبْلِکُ.

پس اگر یہ (مشرکین) تمہیں جھٹلاتے ہیں تو آپ سے قبل آنے والے رسولوں کو بھی ای طرح جھٹلایا گیا تھا۔''

قوم نوځ کی روداد

"كَذَّبَتُ قَبْلَهُمْ قُوم نُوح فَكَذَّبُوا عَبُدَنَا وَقَالُوا مَجُنُونَ وَازُدُجِرَ. (القمر -٩)
"اس سے پہلے نوح کی قوم نے بھی جھٹالیا تھا' تو انہوں نے ہمارے خاص بندے (حضرت نوح) کو جھٹالیا اور کہنے لگے یہ تو دیوانہ ہے اور اسے اذیت دی گئے۔"

ال آی مبارکہ میں لفظ "عبدنا" ایک اہم نکتہ ہے دراصل عدا چاہتا ہے کہ ایخ بندے حضرت نوح علیہ السلام کا تعظیم و تکریم کو آشکار کرے۔ نوح علیہ السلام کا لقب شخ الانبیاء ہے۔ آپ پہلے اولو العزم پیغیر اور صاحب شریعت رسول ہیں۔ قرآن مجید میں بھی آپ پر درود وسلام بھیجا گیا۔

سَلام على نُوح فِي الْعَالَمِيْنَ.

چنانچہ جو آیت موضوع بحث ہے اس میں بھی خدا کی جانب سے حفرت

نوح علیہ السلام کی غیر معمولی طور پر تعظیم کی جا رہی ہے۔ خدا انہیں اپنا خاص بندہ قرار دے رہا ہے ۔ یہ شرافت کا اعلیٰ ترین درجہ ہے نوح کوعبدناہے ممتازکیا جا رہا ہے ۔ نہ کہ عبدی سے کیونکہ عظمت کے بیان کے لئے صیغہ بجع سے استفادہ کیا جاتا ہے یعنی ہمارا بندہ کہ ہم رب العالمین ہیں۔ یول مضاف مضاف الیہ سے شرافت کے بند مقام کوکب کرتا ہے۔

## بندكى خدا شرافت وعظمت انساني

خدا کی بندگی انسانی شرافت وعظمت کا اعلیٰ ترین مقام ہے ہیے مقام اس حد تک بلند مرتبہ اور جلیل القدر ہے کہ نبوت اور رسالت سے بھی بالاتر شار ہوتا ہے اور نماز کے تشہد میں ہم گواہی وہتے ہیں کہ حضرت محمد خدا کے بندے ہیں اور بعد میں آپ کی رسالت کی تصدیق کرتے ہیں:

وَاشْهَدُانَ مُحَمَّدًا عَبُدُهُ وَرَسُولُهُ.

"اور اس بات کی بھی گواہی دیتا ہوں کے حضرت محمد اللہ کے بندے اور رسول ہیں۔"

## دلجوئی ول کومطمئن کرتی ہے

پروردگار عالم اجمالی طور پر اپنے حبیب حفرت محد کے اطمینان قلب کی خاطر حفرت نوح علیہ السلام کی روداد اور انہیں پہنچنے والی اذیتوں کو بیان فرما تا ہے۔
کیونکہ اگر کسی شخص کو کسی معاملہ کی وجہ سے کوئی تکلیف یا مصیبت لاحق ہوتی ہے تو اگر اسے اس بات کاعلم ہوجائے کہ ہرمعاملہ دیگر افراد کو بھی در پیش رہا جنہوں نے مصائب و آلام کا سامنا کیا تو اس طرح تکلیف میں مبتلا شخص کوایک حد

تک تعلی ملتی ہے اور تکلیف کی شدت اس پر گرال نہیں گذرتی البذا مختلف روایات میں بید تھم دیا گیا ہے کہ جو شخص کسی بھی مصیبت میں مبتلا ہوا ہے اے ان افراد کو سامنے رکھنا چاہیے جن کی مصیبت کی شدت اس کی مصیبت سے زیادہ ہے۔ مثال کے طور پر اگر کوئی بیار ان بیاروں کو اپنی خاطر میں لائے یا ان کا مشاہدہ کرے جن کی بیاری اس کی بیاری سے بدرجہ ھا زیادہ ہے تو اس کے نتیجہ میں اسے قدر سے سکون میسر ہوگا۔

فَكَذَّبُوُا عَبُدَنَا وَقَالُوا مَجُنُونَ (القمر: ٩) "انہول کے جارے خاص بندے (نوعٌ) کو جھٹلایا اور کہنے کے بیتو دیوانہ ہے:

جیسا کہ ہم پہلے بیان کر بھے ہیں کہ اللہ رب العزت نے حفزت نوح علیہ السلام کو اپنی ذات الوہیت سے منسو فرمایا ارشاد ہوتا ہے : "عبدنا" ہمارا بندہ نید "نا" کا اضافہ حفزت نوح علیہ السلام کی عظمت کو ظاہر کرنے کے لیے ہے کین اس ذلیل قوم نے ہمارے بندے کی نسبت گتائی کی اور آنہیں جھٹلایا اور آنہیں کہنے لگے دیوانہ ہے۔

اگر کوئی شخص جاہل لوگوں کے طور طریقے کے برخلاف چاتا ہے تو اسے دیوانہ کہا جاتا ہے۔ آج بھی یہ انداز اپنایا جاتا ہے کہ صاحبان ایمان کو سادہ لوح ' خبطی اور نادان کہا جاتا ہے چونکہ یہ صاحبان ایمان اور صالح انسان ذلیل و رذیل نبیل ہیں کہ اپنی یویوں کے ہاتھ میں ہاتھ ڈال کر انہیں رائ کی رنگین محفلوں میں دوسرے آ دمیوں اور نا محرم افراد کے حوالے کرتے ہیں تاکہ ان کے ساتھ رقص کریں۔

صادق آلِ محد فرماتے ہیں:

" حضرت نوح عليه السلام اپني قوم كونماز پر صنح كا حكم ديا كرتے تھے اور انہيں برائيول اور منكرات كے ارتكاب سے منع فرمايا كرتے تھے اسى ليے وہ نوح عليه السلام كو ديوانه اور باؤلا كہتے تھے۔"

"وَازُدَجِوْ" حضرت نوح عليه السلام كو بهت اذيتين اورتكيفين دى گئيں۔
نوح عليه السلام نے تمام انبياء اولين و آخرين كى نسبت سب سے طويل عمر پائى
ہے۔ جب آپ مبعوث به رسالت ہوئے تو مختلف روایات کے مطابق آپ كى عمر
شریف ۲۱سال ، ۱۵۰سال، ۲۵۰سال، ۳۰۰سال، ۵۰۰سال بھی بتائی گئی ہے
جبہ طوفان نوح سے قبل آپ كی نبوت كی مدت قرآنی آیات کے مطابق ۹۵۰سال محقی۔

فَلَبِتُ فِيهِمُ الْفَ سَنَةِ اللَّ حَمْسِيْنَ عَامًا "" تو وہ ان میں پچاس کم ہزار برس رہے۔" (العنکبوت۔۱۳) حضرت نوح علیہ السلام اپنی قوم کو بددعا دینے اور بددعا نے نتیجہ میں اس قوم کی ہلاکت کے بعد بھی ۹۰۰ برس کی عمر تک زندہ رہے مختلف روایات کے مطابق زندگی کی مدت ۵۰ سال ہے کم نہیں بتائی جاتی۔ بہر طور موت کے وقت یقینا آپ کی عمر شریف ۱۵۰۰ سال ہوگی نیز دو ہزار سال بھی بتائی جاتی ہے۔ مختمراً آپ کو تقریباً ایک ہزار سال تک اذبیتی اور تکلیفیں پہنچائی گئیں۔ حضرت نوح " کا قوم کی رہنمائی کے لیے انتخاب بحار الانوار کی ایک روایت کے مطابق حضرت امام جعفہ صادق مایہ السلام

کا ارشاد ہے:

" حفرت نوح عليه السلام دريائ فرات كے قريب "شمركوف کے مغرب میں واقع ایک گاؤں میں اقامت پذریہ تھے اور موجودہ مبحد کوفیہ آپ کی رہائش گاہ تھی۔ آج بھی مبحد کوفیہ میں حفرت نوح کے نام سے ایک جگہ موجود ہے۔ آپ یشے کے لحاظ سے برامی تھے اور معاشرتی زندگی سے مسلسل دور رے آ ب بھی جنگلوں میلانوں میں اور تبھی پہاڑوں میں خانہ بدوشی کی زندگی بسر کرتے رہے ایک روز جرئیل امین علیہ السلام آب كونظرة ك جرئيل في حفرت قوح سے فرمايا: " آب لوگوں ہے کیونکر کنارہ کش رہے ہیں؟" حفرت نوح منے کہا: "كونكه وه بتون كى يوجا كرتے ہيں۔" جرئيل عليه السلام في فرمايا " انہیں کیوں خدایگانہ کی طرف متوجہ نہیں فرماتے؟"

آپ نے جواب دیا:

" مجھے خوف ہے کہ کہیں مجھے مار نہ ڈالیں۔"

جرئيل عليه السلام نے احاك ايك شديد آواز بلندكى جس كے جواب ميں

ہر گوشہ و کنار سے ملائکہ کی صدائے لبیک لبیک آنے لگی۔ دراصل اس طرح حضرت جرئیل نے حضرت نوح " کو یہ سمجھانے کی کوشش کی کہ آپ یکہ و تنہا نہیں ہیں۔ حضرت نوح " پر دہشت وخوف طاری ہو گیا اور جرئیل امین نے فرمایا: میں ہوں جرئیل پروردگار عالم کا امین اور آپ کے لیے چند خصلتیں لے کرآیا ہوں۔

خلعت صبر خلعت لقين اور خلعت نفرت

چنانچہ حضرت نوح علیہ السلام اس واقعہ کے بعد تمام تر قوت قلبی کے ساتھ اور بہتی کی جانب روانہ ہوئے۔ اتفاق سے اس روز کسی عید کا تہوار منایا جا رہا تھا اور بہتی کے تمام لوگ بیابان میں جمع تھے۔ وہ اپنے بتوں کو بھی اپنے ہمراہ لے گئے تھے حضرت نوح علیہ السلام لوگوں کے اجمال کے قریب آئے تو سریانی زبان میں بلند آواز کے ساتھ کہا:

''لاالہ الا اللہ' کوئی معبود نہیں سوائے اللہ کے''جس کے نتیج میں تمام بت اوندھے منہ زمین پر گر پڑے اور آگ کے شعلے سرد ہو گئے۔ قرم کر میاں اکٹھ میں گی سازی سے نتیج

قوم کے بردار اکٹھے ہو گئے اور انہوں نے حفرت نوح علیہ السلام کو ابتا زودووکوب کیا کہ آپ بے ہوش ہو کر زمین پر گر پڑے۔ اس قوم کے لوگوں نے بعد ازاں آپ کو ایک پارچہ میں لپیٹ کر آپ کے گھر میں پھینک دیا۔

زوجه نوح"

حفرت نوح " کی دو بیویاں تھیں۔ ایک کا نام "عمورہ" تھا جو پہلے روز ہی نوح علیہ السلام پر ایمان لے آئی تھیں۔ جیسا کہ ام المومنین حضرت خدیجہ سلام اللہ

علیہافتی مرتب ایرایان لے آئی تھیں۔

یہ می رہے ہیں ہے۔ وہ کہ باپ کواس بات کاعلم ہوا تو اس نے اپنی بیٹی کو ڈرایا چنانچہ جب عمورہ کے باپ کواس بات کاعلم ہوا تو اس نے اپنی بیٹی کو ڈرایا دھمکایا۔ آخر کار اس خاتون کو قید کر دیا گیا تا کہ وہ بھوک و بیاس کے سبب ہلاک ہو جائے۔ کچھ عرصہ گذرنے کے بعد جب قید خانے کا دروازہ کھولا گیا' تا کہ اس خاتون کی میت کو اٹھایا جائے 'تو انہوں نے خاتون کو زندہ جاوید پایا۔ اس موقع پر سب حاضرین نے پوچھا کہ تہمیں کس نے موت سے بچایا؟ تو عمورہ نے جواب دیا کہ نوح علیہ السلام کے خدا نے میری حفاظت کی ہے۔

وں سیب و اس مرکبین مرکبین حضرت نوج کی دوہری زوجہ ایک کافرہ عورت تھی جو آخر میں مشرکبین کے ساتھ غرق ہو گئی تھی اور مورہ تحریم کے آخر میں نوح علیہ السلام کی جس زوجہ کا تذکرہ کیا گیا ہے۔ دراصل وہ آپ کی یمی کافرزوجہ تھی۔

صَوَبَ اللَّهُ مَثَلًا لِلَّذِيْنَ كَفُرُو (المَوَاتَ نُوْحٍ. (التحريم ١٠) خدائے كافروں (كى عبرت) كے واسط نوح كى بيوى (واعلمه) كى مثال بيان كى ہے۔

اذیتوں اور تکالیف میں بے پناہ اضافہ

نوسو پچاس سال کی پوری مدت میں جس کے دوران میں حضرت نوح علیہ السلام اپنی قوم کو بلیخ دین کرتے رہے صرف اسی (۸۰) افراد آپ پر ایمان لائے اور آپ کی رسالت کی تصدیق کی۔ اس طویل مدت میں بعض اوقات نوح علیہ المسلام کو اس حد تک اذبیتیں پہنچائی جاتی تھیں کہ آپ کے اعضاء و جوارح سے خون بہنچائی جاتی تھیں کہ آپ کے اعضاء و جوارح سے خون بہنچائی جاتی تھی لیکن جہنے لگتا تھا اور زخموں کی تاب نہ لاتے ہوئے آپ پر غخی طاری ہو جاتی تھی لیکن

پروردگار عالم آپ کو دوباره شفا یاب فرماتا اور آپ دوباره از سرنو تبلیغ کا آغاز فرماتے جبکہ کفارنی اذیبوں کا سلسله شروع کر دیتے تھے۔

اس قوم کے بد بخت افراد مرنے سے قبل اپنے بیٹوں کوخصوصاً تلقین کرتے سے کہ اس شخص پر بھی ایمان نہ لانا۔ اس طرح بیطریقہ نسل درنسل جاری رہا اور کی صدیاں گذرگئیں۔

حفرت نوح علیہ السلام ۹۰۰ سال تک اپنی قوم کی ایذا رسانیوں مختوں ، گتا خیوں اور دشنام طرازیوں کو صبر وقتل سے برداشت کرتے رہے۔

فَدَعَا رَبَّهُ إِنِّي مَغُلُوبٌ فَانْتَصِرُ.

''تو انہوں نے اپنے پروردگار سے دعا کی کہ (بار الہا) میں ان کے مقالے میں کرور ہول'اب توبی ان سے بدلہ لے۔'' نیز آپ نے اپنی قوم کے لیے بددعا فرمائی: رَّبِ لاَ تَذَرُ عَلَى الْاَرُضِ مِنَ الْكَافِرِيْنَ دِيَارًا إِنَّكَ إِنْ تَذَرُهُمُ يُضِلِّوُا عِبَادَكَ وَلاَ يَلِدُوا إِلَّا فَاجِرًا كَفَّارًا.

(نوح ۲۷-۲۷) "پروردگار! ان کافرول میں سے روئے زمین پرکی کو بسا ہوا نہ رہنے دے کیونکہ اگر تو ان کو چھوڑ دے گا تویہ (پھر) تیرے بندوں کو گمراہ کریں کے اور ان کی اولاد بھی گنہگار اور کافر ہوگا۔''

حضرت جرئیل امین نازل ہوئے اور فرمایا:
" یہ پوری کی پوری قوم ہلاک کر دی جائے گی۔ شتی تیار کریں اور جب تک زمین سے پانی اہلتا رہے اور آسان سے مینہ برستا رہے گئی ہی پر سوار رہنا آپ اور جو لوگ آپ پر ایمان لائے ہیں نجات لیکیں گے۔ "

عورتوں کوحمل تھہرنا بند ہو گئے

صادق آل محمد عليه السلام الشاد فرمات بين:

" پروردگار عالم نے اس دوران میں عورتوں کے رحم میں چالیس سال تک بچد پیدا کرنے کی صلاحیت ختم کر دی۔ یعنی تمام عورتوں کے رحموں کو عقیم اور بانجھ بنادیا تا کہ طوفان کی آ مد کے وقت کی نابالغ اور شیر خوار بچ کا وجود نہ ہو اور چالیس سال کے بعد تمام لوگ کم از کم (چالیس سالہ) کممل عقل وشعور کے حامل ہوں نیز ججت البی پوری ہو چکی ہو۔

حفرت جرائیل علیہ السلام نے اجمالی طور پر فرمایا: "کشتی کی تیاری کے لیے تھجور کی گھطلیاں کاشت کرو تا کہ تھجور کے درخت کے تختوں سے کشتی تیار کی جاسکے۔" حضرت نوح علیه السلام کی کشتی پیکشی کیونکر اور کس طرح تیار کی گئی:

روایات سے پہ چاتا ہے کہ بیکشی دو سال میں تیار ہوئی کونکہ یہ بہت بڑی کشتی تھی۔ اس میں تین مزلین تھیں نیچ کی منزل وحشی جانوروں اور حشرات الارض کے لیے مخصوص تھی اور درمیائی منزل درندوں کے لیے بنائی گئے۔جبکہ او پر کی منزل حضرت نوح علیہ السلام اور مومنین کے لیے مخصوص تھی۔

یے شتی ملک طور پر بندھی کیونکہ پانی نہ صرف زمین کے چشموں سے اہل رہا تھا بلکہ آ سان بھی موسلا دھار برس رہا تھا۔

تشتی کی لمبائی ور انی اور بلندی کے سلسلے میں مختلف روایات میں منقول

''لمبائی اور چوڑائی ای اس (۸۰) گرفتی اور اس کا ارتفاع ''لیعنی اس کی بلندی'' بیجاس (۵۰) گرفتی بعض روایات کے مطابق اس کی بلندی ۱۲۰، ۳۲۰ اور ۸۲۰ گرز بتائی جاتی ہے۔

حضرت نوح کا پوتا کشتی کے حالات بیان کرتا ہے

حفرت عیسی علیہ السلام کے بعض حواریوں نے حضرت عیسی علیہ السلام سے بیخواہش کی کہ ہم طوفان نوح علیہ السلام کے بارے میں جاننا چاہتے ہیں۔ لہذا جو افراد اس دور میں زندہ تھے ان میں سے کی کو زندہ ہونے کا تکم دیں تاکہ ہم اس کی گفتگو سے طوفان نوح کے حالات سے باخبر ہوجائیں۔

چنانچه حفزت عيسى عليه السلام" كعب بن حام بن نوخ" كى قبر يرتشريف

لائے اور فرمایا:

" خدا كے حكم سے زندہ ہوكر قبر سے باہر آؤ تواجا تك انتهائى خشہ حال بزرگ جس كے سر اور ريش كے بال سفيد تھ قبر سے باہر آيا ۔ آپ نے اس سے سوال كيا كہتم كون ہو؟ جواب ملاكہ ميں نوح عليه السلام كا بوتا ہوں۔ حضرت عيسىٰ عليه السلام اس سے مخاطب ہوئے اور فرمایا:

"جب تبهارا انقال مواتهاتم كيا اى حال مين تهي؟"

اس نے کہا:

" بنین بلکه ابھی ابھی جب آپ نے مجھے قبرے باہر آنے کے لیے علم ریا تو مجھے یہ خوف الاق ہوا کہ قیامت آ گئ ہے الل لیے قیامت کی دہشت سے میری میں الت ہوگئ ہے جے آپ مشاہدہ کررہے ہیں۔"

پروردگار عالم نے بھی قرآن مجید میں ایسے دن "قیاب" کی دہشت کے بارے میں رشاد فرمایا ہے کہ:

فَكَيْفَ تَتَّقُونَ إِنُ كَفَرْتُمُ يَوُماً يَجْعَلُ الْوِلْدَانَ شِيْبَا.

(IL-Jajal)

'تو اگرتم بھی نہ مانو گے تو اس دن کے عذاب سے کیونگر بچو گے جو بچوں کو بوڑھا بنا دے گا۔'' نیز آپ نے (حضرت عیسیٰ علیہ السلام) نے فرمایا کیا طوفان کے موقع پرتم موجود تھے؟ انہوں نے عرض کیا:

جي بان! فرمايا:

''کشتی کا رقبہ کیا تھا؟ نیز اس کے حالات بیان کرو؟ انہوں نے بتایا کہ کشتی کی لمبائی ۱۲۰۰ گز اور چوڑ ائی ۸۲۰ گز اور بلندی ۸۰ گز تھی' یہ تین منزلوں پر مشتمل تھی جو درندوں' جانوروں' پرندوں اور انسانوں کے لیے مخصوص کئے گئے تھے۔

کشتی کی تیاری میں حضرت جبرئیل کی رہنمائی

حضرت نوح عليه السلام في عرض كيا:

"پروردگارا مجھے کتی بنانی نہیں آتی۔ خدا نے حضرت جرئیل علیہ السلام کو خوم داری سونی کہ نوح علیہ السلام کی کشی کی تیاری میں رہنمائی کریں کیونکہ یہ ایک غیر معمولی اور اہم کشی تھی۔ اس میں جانوروں اور انسانوں کے لیے خوراک آرام ور کھانے پینے کی اشیاء اور رفع حاجت کے لیے علیحد علیحدہ جھے تیار کئے جانے تھے۔"

ال طرح حضرت نوح عليه السلام اپ دو بيون من اور" عام" كه مراه جو اپ بيان كى سر پرتى ميس كشى مراه جو اپ بھائى كے برعكس صاحبان ايمان تينئ حضرت جرئيل كى سر پرتى ميس كشى كى تيارى ميس مصروف ہو گئے۔ نوح كے جس بيٹے نے اپنے باپ كى رسالت كو قبول نہيں كيا تھا اس كا نام" كنعان" تھا۔

دوسری طرف پروردگار عالم کی جانب سے نوح علیہ السلام کو حکم ہوا کہ اب لوگوں کو ایمان کی دعوت دینے کا کوئی فائدہ نہیں اور اس بات کی کوئی ضرورت نہیں کہ شرکین کو خدا کی بندگی کرنے کے لیے دعوت دی جائے۔

## آل محر کی نجات کی کشتی کے راز

جب حضرت نوح عليه السلام پبلاتخة أثفانا جائة تصحضرت جرئيل عليه السلام نے فرمایا:

حفزت محم کے نام سے دوسرے تختے کو حفزت علی کے نام سے تیسرے کو حضرت فاطمہ زبرا ا کے نام سے اور اس طرح برامام کے نام سے باری باری تختے افغاتے گئے۔

جس وقت حضرت نوح عليه السلام ميخول كو تفونكنا جائب تصح توجب بهلي مخ تفونكي گئي توايك نور آشكار موائنوح عليه السلام نے سوال كيا:

" بد کیما نور ہے؟ جریل علیہ السلام نے بتایا کہ بدنور محمدی ہے اور جب روسری میخ ٹھونکی گئی تو اس میں سے بھی نور ظاہر ہوا 'چنانچہ جرئیل امین علیہ السلام : فرید

یے علی علیہ السلام کا نور ہے اور حضرت جبر کیل بتاتے گئے یہا ں تک کہ جب چودھواں نور ظاہر ہوا تو جبر کیل علیہ السلام نے فرمایا: جب چودھواں نور ظاہر ہوا تو جبر کیل علیہ السلام نے فرمایا: کہ بیدامام زمانہ مجل اللہ تعالی فرجہ الشریف کا نور ہے۔''

مشركين تمنخ كرتے رہے

جس وقت حضرت نوح علیہ السلام کشتی کی تیاری میں مصروف سے تو مشرکین کا کوئی گروہ آپ کے قریب سے گذرتا تو وہ آپ کا تمشخراڑاتے۔ وَ کُلَّمَا مَرَّ عَلَيْهِ مَلَا \* مِنْ قَوْمِهِ سَخِرُوا مِنْهُ. (هود ۴۸) "اور جب بھی ان کی قوم کے سریر آوردہ لوگ ان کے پاس

#### ے گذرتے تھے تو انہیں مذاق کرتے۔"

یہ لوگ کہتے تھے کہ نوح علیہ السلام نبوت سے کنارہ کش ہو گئے ہیں اور کشتی تیار کرنے گئے ہیں اور کشتی تیار کرنے ہوئے کہتے تھے کہ جس سال میں خشک سال ہے آپ اس میں کشتی تیار کر رہے ہیں؟ بھی کہتے تھے ''نعوذ باللہ'' یہ بوڑھا آدی خبطی ہوگیا ہے اور اس نے احتقانہ کام کرنا شروع کر دیے ہیں اور بھی یہ کہتے تھے کہ نوح علیہ السلام کشتی میں سوار ہوکر آسانوں پر جانا چاہتے ہیں۔

لیکن اس تمام مسخرہ بن کے باوجود حضرت نوح علیہ السلام کے پائے صبر و استقلال میں لغزش نہ آئی۔

# زندگی میں ثابت قدم رہنا جاہے

قرآن مجید میں مخلف احوال نقل ہوئے ہیں سبق آ موز اور دوسروں کے لیے درس عبرت ہیں۔ اے مونین! اب جبکہ تم انہیاء کی پیروی کر رہے ہو اور ان کے فقش قدم پر چلنے کا فیصلہ کر چکے ہوتو تمہیں ثابت قدم رہنا چاہے ایبا نہ ہو کہ تم لوگ نداق اور تمسخر کی وجہ سے اپنے ارادوں سے برگشتہ ہو جاو اور میدان عمل سے فرار ہوجاؤ۔ آپ لوگ کی سخت اورنا قابل برداشت بات کی وجہ سے اپنے پختہ ارادوں سے کی قبت پر برگشتہ نہ ہونا۔

مشرکین نہ صرف حضرت نوح علیہ السلام کو ایئے ہمسنے کا نشانہ بناتے بلکہ جب حضرت نوح علیہ السلام رات کو ایئے گھر تشریف لے جاتے تو وہ لوگ کشتی کے تیار حصول کو توڑ چھوڑ کر برباد کر دیتے تھے اور آپ کی دن بھر کی محنت پر پانی پھیر دیتے تھے۔ حضرت نوح علیہ السلام کے لیے یہ سب کچھ نا قابل برداشت تھا چنانچہ

آپ نے خدا کے حضور ان لوگوں کے اس ممل کی شکایت کی۔ خدا کا تھم ہوا کہ شتی کی حفاظت کے لیے ایک کتا مقرر کریں۔ اس طرح نوح علیہ السلام نے ایک کتا کی حفاظت کے انتہائی شفقت سے پرورش فرمائی اور کشتی کی حفاظت کا فریضہ اسے سونپ دیا چانچہ اس کے بعد کوئی فرد کشتی کے قریب آنے کی جرائت نہ کرتا تھا۔

نا خلف بیٹا ہلاک ہوجاتا ہے

جب کشتی کی مکمل تیاری کے مراحل طے ہو گئے تو حضرت نوح علیہ السلام نے یہ فیصلہ فر مایا کہ مومنین جن کی تعداد آٹھ افراد سے زیادہ اور اس (۸۰)افراد ہے کم بیان کی گئی ہے مشتی میں سوار ہو جائیں۔

اس موقع پر نوح علی الحلام نے اپنے بیٹے '' کنعان' سے جس نے کفر کی راہ اختیار کی ہوئی تھی فرمایا:

"ہمارے ساتھ کتی میں سوار ہو جاؤ اور کفار ومشرکین کے ساتھی نہ ہو۔" (ورنہ غرق ہو جاؤ گے) اس نے جواب دیا: میں نہیں آؤں گا اور کی اونچی پہاڑی کی چوٹی پر چلا جاؤں گا حضرت نوح علیہ السلام نے فرمایا: "بیٹا! آج خدا کے عذاب سے کوئی نہیں نی سکتا۔"

يَّبُنِيَّ إِرْكَبُ مَّعَنَا وَلاَ تَكُنُ مَعَ الْكَافِرِيْنَ قَالَ سَاوِئَ إِلَى جَبَلِ يَّعُصِمُنِيُ مِنَ الْمَآءِ قَالَ لاَ عَاصِمَ الْيَوُمَ مِنُ اَمُرِ اللهِ إِلَّا مَنُ رَّحِمُ. (هود-٣٣/٢)

اے میرے فرزند! آ ہماری کشتی میں سوار ہو جائے اور کافروں کے ساتھ ندرہ وہ بولا میں جلد ہی کسی پہاڑ کا سہارا پکڑ لیتا ہوں جو مجھے پانی میں ڈوبے سے بچا لے گا۔ نوح علیہ السلام نے اس سے کہا آج خدا کے عذاب سے بچانے والا کوئی نہیں مگر جس پر خدارتم فرمائے گا۔''

جب خدا کا عذاب آجائے تو کوئی اس سے فی نکل نہیں پاتا مگر رحمت الی جس کے شامل حال ہو جائے۔ آخر کار پانی پہاڑ کی چوٹی تک پہنچ گیا اور پانی نوح کے نافر مان فرزند کے زانوؤں تک آگیا۔ اس موقع پر حضرت نوح " پر شفقت پرری غالب آگئ " اور آپ نے پروردگار عالم سے اس فرزند کے لیے سفارش کرتے ہوئے وہ کیا ہے۔

رَبِّ أَنَّ اِبْنِي مِنْ اَهْلِيُ وَإِنَّ وَعُدَّکَ الْحَقُّ. (هود: ٣٥)
" پروردگار اس میں کوئی شک نہیں کہ میرا بیٹا میرے اہل میں
شامل ہے اور اس میں بھی کوئی شک نہیں کہ تیرا وعدہ سچا ہے۔"
چنانچہ حضرت نوح علیہ السلام نے شفقت پیرری کے ہاتھوں مجبور ہو کر

وض كيا:

" پروردگار! یہ فرزند میرے اہل میں سے ہے اور تیرا وعدہ سیا ہے تو نے وعدہ کیا تھا کہ تیرے اہل کو بچالوں گا۔"
اللہ جل جلالہ کی قبر فلک ندا آئی!
قال یَا نُوحُ إِنَّهُ لَیْسَ مِن اَهْلِکَ إِنَّهُ عَمِل غَیْرُ صَالِحٍ فَلا تَسْئَلُنِ مَا لَیْسَ لَکَ بِهِ عَلْمٌ اِنِّی اَعِظُکَ اَنُ تَکُونَ مِنَ الْجَاهِلَیْنَ. (هود ۲۲)

"اے نوح " تم يدكيا كهدرے مؤوه بركز تمہارے الل ميں

شامل نہیں (انبیاء کے اہل وہ ہوتے ہیں جو ان کی پیروی

کریں) وہ بہت بدچلن ہے جس کا تہمیں علم نہیں ہے ۔ مجھ

ے اس کے بارے میں درخواست نہ کرؤ میں تہمیں سمجھائے

دیتا ہوں کہ نادانوں کی تی باتیں نہ کیا کرو۔''
چنانچہ باپ کی آ تکھوں کے سامنے پانی کی عظیم لہر اُٹھی جو باپ بیٹے کے

درمیان حائل ہوگئ جس نے نوح علیہ السلام کے فرزند کوغرق کر دیا۔
و حَالَ بَیْنَهُمَا الْمَوْ جُ فَکَانَ مِنَ الْمُغُوَقِیْنَ. (هود ۳۳)

درمیان کا کیک دونوں باپ بیٹے کے درمیان ایک موج حائل ہوگئ

کیا ہم شفاعت اور سفارش کے حق دار ہیں؟

اور وه ژوب گيا- ٥٠

یہ بات نصیحت کے طور پر عرض رہتا چلوں کہتم جو خود کو خاتم الانبیاء والمرسلین کی امت سجھتے ہو اور تم نے آپ اور آپ کے خاندان عصمت و طہارت سے شفاعت کی امید باندھ رکھی ہے کیا تمہارے باس ایسا عمل ہے جس کی بناء پر حضور قیامت کے دن تمہاری شفاعت کر سکیں؟ہارے اعمال اس حد تک برے ہو چکے بیں کہ ہم آپ کی سفارش کے حق دارنہیں رہے جتی کہ شافعین کی شفاعت بھی ہمارے کام نہ آپ کی سفارش کے حق دارنہیں رہے جتی کہ شافعین کی شفاعت بھی ہمارے کام نہ آپ کی اور اس سے بھی ہمیں کوئی فائدہ حاصل نہ ہوگا۔

فَمَا تَنْفَعُهُمُ شَفَاعَةُ الشَّافِعِيْنَ. (المدثر: ٣٨) ''تو اس وقت سفارش كرانے والوں كى سفارش ان كے پھر كام نه آئے گا۔'' بعض روایات ہے معلوم ہوتا ہے کہ بعض مسلمان گناہوں کی کثرت کی وجہ سے ختمی مرتبت حضرت محمطفی کا نام بھی بھول جائیں گے۔ کیا ایسی صورت میں اس فتم کے افراد کے لیے نجات کی امید باقی رہ جاتی ہے؟

فَفَتَحَنَا اَبُوَابَ السَّمَاءِ بِمَاءِ مُنهَمِدٍ. "اور بم في موسلاد بار پاني سے آسان كے دروازے كھول ديئ"

" بب بارش ہوتی ہے تو اس بات کا مشاہدہ کیا کرو کہ بارش قطروں کی صورت میں ہوتی ہے اگر خدا تھم فر مادے اور تمام پانی کیبارگی زمین پر برس جائے جبکہ بادل ہزاروں میل ہم سے دور ہوتے ہیں آگیا کوئی ایک فرد بھی زندہ نے سکتا ہے؟ کیا اس طریقے سے کھیت سیراب اور سرسبز و شاداب ہو سکتے ہیں؟ الغرض ہمارا مقصود خداکی رحمتوں کا تذکرہ کرنا اور ان نعمتوں کی شکر گزاری اواکرنی ہے۔

#### ابواب السماء ايك استعاره

بے شار محققین نے ''ابواب السماء' کی عبارت کے متعلق فرمایا ہے کہ یہ عبارت ایک استعارہ ہے اور مجازی مفہوم میں استعال کیا گیا ہے۔ یعنی اس کا مفہوم یہ نہیں کہ آسان کے دروازے حقیقتاً کھل گئے تھے اور پانی بر نا شروع ہو گیا تھا بلکہ استعارہ سے پانی کی بہتات کی جانب اشارہ ہوا ہے مثال کے طور پر بارش کی

شدت کے بارے میں بعض اوقات کہا جاتا ہے کہ بارش اس شدت سے برس رہی تھی جیسا کہ پرنالوں سے پانی بہتا ہے۔ اس استعارے کا مقصد پانی برنے کی شدت کو بیان کرنا ہے۔

وَفَجَّرُنَا الْأَرْضَ عَيُونًا.

"اور ہم نے زمین سے چشے جاری کر دئے۔"

اس آیہ مبارکہ میں یہ نہیں فرمایا کہ پانی کے چشے جاری کر دیئے کیونکہ زمین کا چید چشہ بن چکا تھا۔ اس طرح آسان سے موسلادھار پانی برس رہا تھا۔ اور زمین سے بھی پانی ایل رہا تھا۔

صادق آل محر سے الی روایت منقول ہے کہ حفرت نوح علیہ السلام کے گھر میں آپ کی زوجہ محر مد نے جب اس تندور کو دیکھا کہ جو تیار کیا جا رہا تھا، تو اس میں پانی اہل رہا تھا۔ آپ نے فوراً اس بات کے بارے میں حضرت نوح علیہ السلام کو آگاہ فرمایا۔ چنا نچہ حضرت نوح علیہ السلام کو قدا کا وعدہ یاد آگیا اور بجھ گے کہ طوفان کا زمانہ آگیا ہے آپ نے تندور کو ڈھانپ دیا اور اینے پیروکاروں کو حکم دیا کہ کشتی میں سوار ہو جا کیں۔ اس طرح جو شخص آپ کی نبوت کی تقدرین کر چکے تھے نیز مختلف جانور 'در ندے اور حشرات الارض کشتی میں سوار ہو گئے جب آپ کشتی میں میں بیٹھنے گئے تو آپ نے تندور کا ڈھکٹا ہٹا دیا۔ پانی تندور سے باہر کی جانب الملئے میں بیٹھنے گئے تو آپ نے تندور کا ڈھکٹا ہٹا دیا۔ پانی تندور سے باہر کی جانب الملئے بیان بیٹو گئے۔ بعد ازاں زمین کے بیچ بیے بیانی پھوٹے لگا اور آسان سے بھی موسلادھار بارش برسے گئی گویاعذاب اللئی کا آغاز ہو چکا تھا۔

نجات كاكلمه

علامہ مجلسی نے بحار الانوار میں حضرت امام رضا علیہ السلام سے ایک متند روایت نقل کی ہے کہ آپ نے فرمایا:

" حضرت جرئيل في حضرت نوح " كو اس بات سے آگاه فرمايا كه جب ايك كشى ميں سوار ہوجائيں اور پانی كی لهروں كی وجہ سے كشى تلام ميں گھر جائے تو ايك ہزار باركلمه لا اله الا الله كا وردفي مانا اس طرح طلاحم سے نجات حاصل ہوجائے گا۔"

چنانچہ جب حضرت نوح علیہ السلام کشتی میں سوار ہوئے تو کشتی میں تلاظم بریا ہوگیا، جس کی وجہ بیتھی کہ آتھان ہے بھی پانی برس رہا تھا اور زمین ہے بھی ابل رہا تھا۔ حضرت نوح علیہ السلام نے المحملال الله ہزار بار ورد کرنے کی نیت کی البتہ جب یہ محسوس ہوا کہ وقت انتہائی تنگ ہے تو آپ نے سریانی زبان میں فرمایا:

البتہ جب یہ محسوس ہوا کہ وقت انتہائی تنگ ہے تو آپ نے سریانی زبان میں فرمایا:

"ماظم رک گیا۔ طوفان کے خاتے کے بعد جس وقت آپ ششی ہے باہر تشریف لا اللہ کا افراد کرتا ہوں ہے۔ تو آپ نے باہر تشریف لا سے نے فرمایا:

"اس كلمه نے جميں نجات بخش اس ليے جميں اے بھی نہيں بھلانا جا ہے' آپ نے اپنی انگوشی پر بھی كلمه لااله الا الله كافقش كندہ فر مایا:''

فَالتَّقَى المَاءُ عَلَى أَمُرْ قَد قَدر.

"تو ایک کام کے لیے جومقدر ہو چکا تھا دونوں پائی آپس میں مل کرایک ہو گئے۔" اس آید مبارکہ کے سلسلے میں محقق طبری فرماتے ہیں آسان اور زمین کاپانی مل کر ایک ہو گیا چونکہ'' القی'' دو کے درمیان ہوتا ہے۔ لہذا دونوں مل کر ایک۔ ہو گئے۔

ایک روایت کے مطابق پانی زمین کی بلند ترین پہاڑوں کی چوٹیوں سے اسی (۸۰) گز اوپر جاچکا تھا۔

آبی جانوروں کے ڈھانچ

طنطاوی قطراز ہیں کہ ماہرین علم طبقات الارض اور دیگر جدید محققین کا کہنا ہے کہ بہاڑوں کی چوٹیوں پر دریاؤں کی نشانیوں اور علامات کا مشاہدہ کیا گیا ہے نشانیاں مجھلیوں اور سمندری جانوروں کے ڈھانچوں پرمشمل ہیں۔اس طرح یہ بات ظاہر ہوتی ہے کہ کی زمانہ میں ہے بہاڑی چوٹیاں زیر آب آ چکی ہوں گ۔ چنانچہ دینی نقط نظر سے طوفانِ نوح " کے اثر آپ کی صدافت ثابت ہو جاتی ہے۔ بعض مفسرین کے نزدیک "عکلی آمُو قَدُ فَدُنْ" کا مفہوم یہ ہے کہ آسان سے برسنے والا اور زمین سے الملنے والا پانی دونوں کی مقدار آیک تھی۔

کشتی کوہ جودی پر مظہرتی ہے

چالیس روز گذرنے کے بعد طوفان کا پانی جو بلندترین پہاڑوں کی چوٹیوں
سے اس (۸۰)گز اونچا جا چکا تھا' اصولی طور پر اسے طویل مدت میں خشک ہونا
چاہیے تھا تا کہ کشتی زمین پر تھہرنے کے قابل ہو جائے۔ دوسری صورت میں کشتی
زمین (دلدل) میں تھہرنے کی وجہ سے تباہ ہو جاتی لیکن تھم الہی ہوا کہ:
وَقِیْلَ یَا اَرْضُ اَبُلَعِیُ مَانَکِ وَ یَا سَمَاءُ اَقْلَعِی وَغِیْضَ

وَقِيلَ يَا أَرْضُ الْمُورُ وَاسْتَوَتْ عَلَى الْجُودِيِّ وَقِيْلَ بُعُدًا

لِلقَوْمِ الظَّالِمِينَ. (هود ٣٣)

"اور جب خدا کی طرف سے حکم دیا گیا کہ اے زمین اپنا پانی جذب کر لے اور اے بارش آ سان سے برسنے سے تھم جا تو پانی گھٹ گیا اور کشتی جودی (پہاڑ) پر جا تھہری اور ہر طرف پکار دیا گیا ظالم لوگوں کو (خدا کی رحمت سے) دوری ہو۔"

تحشی کے اندرونی حالات

ال تمام مت میں جو ایک روایت کے مطابق چھ ماہ بتائی جاتی ہے نوح علیہ السلام اور آپ کے پیروکارکشی میں سوار رہے لہذا فطرتا اور ایک مسلم امر کے مطابق کہ وہ عالم اسباب کی روز مرہ ضروریات سے بالائر نہ تھے۔ اس تین مزلد کشی کو جس کی ہرمزل پانی میں غوطرزن تھی اعرصرے کی وجہ سے انتہائی دشوار حالات کا سامنا کرنا پڑا ہوگا۔ کشی کی سواریاں جانوروں اور پرندوں کے فضلہ اور مدفوع کے تعفن اور سرانڈ کے سبب تگ آ چک تھیں نیز کشی میں موجود لوگوں کے ہاتھوں انہیں کافی مشکلات اور دشواریاں در پیش تھیں۔

پروردگار عالم نے جنت سے ان کے لیے دو گوہر بھیج ایک سے دن میں سورج کی مانند روشی ہوتی تھی اور دوسرا رات کو چاندنی کرتا تھا اور فضلہ کے خاتمہ کے لیے سور کو پیدا کیا گیا کہ جس کا کام فضلہ کو کھانا تھا۔ جی ہاں!

یکی سورجس کے گوشت کو پورپ کے لوگ انتہائی رغبت سے نوش فرماتے بیں 'یفینا (بَلِی الْحَبِیْفَاتُ لِلْحَبِیْفِیْنَ) گندی چزیں گندے لوگوں کے لیے ہی ہوتی بیں۔جس طرح اللہ تعالی نے چوہے سے نجات کے لیے بلی کو پیدا کیا۔

کشتی نجات کے گوہر

اس اُمت "اُمت محری" کی کشتی نجات (جو ولایت ہے) میں بھی دو گوہر

U

يَخُرُ جُ مِنْهُمَا اللُّولُولُ وَالْمَرُجَانُ. (الرحمن ٢٢)

"ان دونوں دریاؤں میں ہے موتی اور مو نگے نکلتے ہیں۔"

جولوگ اس امرے بخوبی واقف ہیں وہ یہ بچھتے ہیں کہ یہ دو گوہر جوانان

جنت كے سردار حضرت حسين عليم السلام بيں۔ تاہم خدا كے جاندكى

مثال موتی کا نور یعنی حفرت امام حسن علیه السلام نے معاویہ کے ابرظامت کے

اندهرے کومٹا دیا اور خدا کے مو فلے اور مرجان لینی حضرت سید الشہد اء حسین ابن

على عليها السلام جوسورج كى مثال بين اليع انداز مين طالع ہوئے كه بن اميه ك

ظلمت کده کی تمام مشینری کوجلا کر را کھ کر دیا۔

سورة مباركه "والفجر" مين لفظ والفجركي تفيير كونيل مين بيان كيا كيا ي

کہ فجر سے مراد نور حسین ابن علی علیما البلام ہے۔

وَحَمَلْنَاهُ عَلَى ذَاتِ الْوَاحِ و دَسِرُ.

"اور ہم نے اے ایک کشتی پر جو تخوں اور کیلوں سے تیار کی گئ

تھی سوار کیا۔"

اس کشتی کی تختیاں شمشاد کے درخت یا جس کا پہلے بتا چکے ہیں مجبور کے

ورخت کی لکڑی سے تیار کی گئی تھیں۔

لفظ"الواح" لوحة كا جمع كا صيغه ب جس كمعنى بين مختى اور لفظ" وس

دسار کا جمع کا صیغہ ہے جس کے معنی ہیں کیل یا میخ۔

بعض مفسرین کے نزدیک ''دس'' کشتی کا سامنے والا حصہ ''سینہ' ہے اور بعض مفسرین فرماتے ہیں کشتی کی بنیاد جو مضبوط لکڑیوں سے تیار کی جاتے ہیں جن کے ہمراہ دوسری لکڑیاں میخوں شختے بھی مضبوط لکڑی سے تیار کئے جاتے ہیں جن کے ہمراہ دوسری لکڑیاں میخوں کے ذریعے بوڑی جاتی ہیں۔ بعینہ اسی طرح جیسے چار پائی میں چاروں کونوں پر مضبوط لکڑی کے چارعمود لگائے جاتے ہیں' چنانچہ اس لحاظ سے آیت مبارکہ کا ترجمہ یوں ہوگا کہ ہم نے انہیں ایک ایس کشتی پر سوار کیا جو بنیادوں اور فروع ''شعب' پر مشتل تھی۔

تَجُرِى بِأَعُيُنَا الْ

"اور وه جماری نگرانی مین چل ربی تھی"

کشتی ہماری آ تکھوں کے ساتھ چل رہی تھی لیعنی ہماری نگرانی و سر پرستی میں پانی پر رواں دواں تھی۔

جس وقت آپ اس بات کو بیان کرنا چاہتے ہوں کہ فلال چیز خراب اور ضائع نہ ہوگی تو کہتے ہیں کہ وہ چیز ہماری نظروں کے سامنے ہے یا ہماری نظروں میں ہے۔ خدا کا بھی ارشاد میں ہے یعنی ہم اے دیچوں ہے ہیں اور اس کی حفاظت کریں گے۔ خدا کا بھی ارشاد ہوتا ہے کہ کشتی ہماری نظروں کے سامنے اور نگرانی میں چل رہی ہے چنانچہ اگر خدا اس کا محافظ اور نگہبان نہ ہوتا تو کسی صورت میں اس شدید طوفان کے ہوتے ہوئے کشتی کا بچنا محال تھا۔ بعض مفسرین بیان کرتے ہیں کہ "اعیننا" ہے مراد اولیاء اللہ اللی محافظ اور خدا کے طاقتور کارندے ہیں۔

اور بدتمام كے تمام خدا كے پاسبانوں اور محافظوں كا درجه ركھتے ميں البذا

"تَجُرِى بِاَعُنِنَا" كَامَفْهُوم بِهِ وَهُ "بِحِفُظِ مَلَائكَتِنَا بِاَيَادِى اَولِيَائِنَا وَعَمَالَنَا" جِير في الكِ اور مقام پر خدا كا ارشاد و تا ب كه:

لَهُ مُعُقَّبَاتٌ مِّنُ بَيُنِ يَدَيْهِ وَمِنُ خَلْفِهِ يَحْفَظُونَهُ مِنُ اللهِ مَعُقَبَاتٌ مِّنُ بَيُنِ يَدَيْهِ وَمِنُ خَلْفِهِ يَحْفَظُونَهُ مِنُ اللهِ مَعُقَبَاتٌ مِّنُ بَيُنِ يَدَيْهِ وَمِنُ خَلْفِهِ يَحْفَظُونَهُ مِنُ اللهِ مَعْدَا اللهِ اللهِ الراحد: ١١)

آدى كى حالت مِن مور الله كے ليے اس كے آگ ال كے اللے اس كے آگ اللہ كے يہجے اس كے نگہان "فرشة" مقرر بين كه اس كى علم فدا كے چھے اس كے نگہان "فرشة" مقرر بين كه اس كى علم فدا كے حفاظت كرتے بين"

یے فرشتے آدی کی تادم مرگ تفاظت کرتے ہیں اور اگر خدا کے بید محافظ آدی کے ساتھ نہ ہوتے تو بھیاں سے لے کر بڑھا پے تک تمام تر مہمات اور خطروں کے باوجود کیونکر محفوظ رہ سکتا تھا۔

جَزَاءٌ لِمَنْ كَانَ كَفَرَ.

"اس خض (نوح عليه السلام) كابدله لين كي ليے جس كولوگ نه مانتے تھے۔"

"دمن" موصولہ سے حضرت نوح علیہ السلام کی جانب مثارہ ہے۔ اس میں شک نہیں کہ انبیاء علیم السلام سے بڑھ کر کوئی اور نعت نہیں ہو سکتی۔ جو افراد لوگوں کو خدا کے اوامر و نواہی پر عمل کرنے کی طرف دعوت دیتے ہیں ان کی دعوت عمل دوسری تمام نعتوں پر بھاری ہے۔ جیسا کہ قرآن مجید میں ارشاد ہوتا ہے: لَقَدُ مَنَّ اللَّهُ عَلَى الْمُؤْمِنِيْنَ إِذْ بَعَثَ فِيْهِمُ رَسُولًا.

(آل عمران ۱۲۳)

"فدانے تو ایمان والول پر برا احمان کیا ہے ان کے واسطہ

انبیں کی قوم کا ایک رسول بھیجا۔"

جبکہ اپنی نعمتوں میں سے کسی بھی لامتناہی نعمت کے بارے میں .

یہ نہیں فرمایا کہ بیر میرا لوگوں پر احسان ہے۔

البذا اگر کوئی ایی نعت کے بارے میں کفر کا راستہ اختیار کرے یا بہ الفاظ

دیگر وہ کفران نعت کرے تو کیا وہ ایسی سزا اور عذاب کامستحق ہے یانہیں؟

چنانچہ نوح علیہ السلام کی قوم بجائے اس کے کہ وہ اس عظیم نعمت کی شکر گذاری اور قدردانی کرتی اور اس سے فائدہ اُٹھاتی ' کفر کی راہ پر گامزن ہوئی اور پانی میں ڈو بنے کی سروا کی مستحق کھیری۔

ہم پروردگار عالم کے شکر گزار ہیں کہ اس نے ہماری اسلام کی ( نعمت کی ) جانب رہنمائی فرمائی اور اگر اس کی عطا کردہ ہدایت و رہنمائی ہمارے شامل حال نہ ہوتی تو ہم کیونکر ہدایت یاتے ؟

وَقَالُوا الْحَمُدُلِلَٰهِ الَّذِي هَدَانَا لِهَذَا وَمَا كُنَّا لِنَهُتَدِى لَوُلَا اَنْ هَدَنَا اللَّهُ. (الاعراف:٣٣)

"اور کہتے ہیں کہ شکر ہے اس خدا کا جس نے ہمیں اس منزل مقصود تک پہنچایا اور اگر خدا ہمیں یہاں نہ پہنچاتا تو ہم کسی طرح یہاں نہ پہنچ کتے۔"

اس آیہ مبارکہ سے جو ہمیں سبق اور نفیحت حاصل ہوتی ہے وہ یہ ہے کہ ایسا نہ ہو کہ کوئی شخص حضرت ختمی مرتب کی رسالت کی نعمت عظمیٰ کے بارے میں کفران نعمت کا ارتکاب کرے کیونکہ اگر ایسا کرے تو وہ عذاب اللی کا سزاوار تھہرے گا اگر چہ اب حضرت محم مصطفیٰ میں کی برکتوں ور فیوضات کے سبب عذاب گا اگر چہ اب حضرت محم مصطفیٰ میں کی برکتوں ور فیوضات کے سبب عذاب

نازل نہیں ہوتا ۔

نعمتوں کے بارے میں باز پرس کی جائے گی قرآن مجید میں ارشاد رب العزت ہے: ثُمَّ لَتُسْنَلُنَّ يَوْمَنِدٍ عَنِ النَّعِيْمِ. (التكاثو ٨) "پُورتم نے نعمتوں كے بارے میں ضرور باز پرس كی جائے گئے۔"

بعض علی مفسرین اس آیئ مبارکہ کی وضاحت کے ضمن میں فرماتے ہیں ''النعیم'' سے مراد شخشدالپانی ہے اور بعض کا کہنا ہے کہ س لفظ سے مراد روثی ہے اور بعض کا کہنا ہے کہ س لفظ سے مراد روثی ہے اور بعض دیگرمفسروں کا بیان ہے کہ پیلفظ خواب''نیند'' کی جانب اشارہ کرتا ہے۔

حضرت امام رضا علیہ السلام منقول ایک روایت کے مطابق خدا اس بات سے برتر اور عظیم تر ہے کہ پانی 'روئی اور نیند وغیرہ کی مانند نعبتوں کے بارے میں باز پرس فرمائے' چنانچہ اگر کوئی شخص کسی دوسر مخص پر کوئی احسان کرتا ہے اور بعد میں احسان کرنے والا احسان مند سے سوال کرے کہ من نے میرے کئے ہوئے احسان کے سلطے میں کیا رویہ اختیار کیا تو یقینا یہ انتہائی معیوب' نالیند بدہ اور کمینگی سمجھی بائے گی۔ کیا اس فتم کے عیب یا برائی کو آپ خدا سے منسوب کرتے ہیں؟ لوگوں بائے گی۔ کیا اس فتم کے عیب یا برائی کو آپ خدا سے منسوب کرتے ہیں؟ لوگوں بے جواب دیا:

"برگزنہیں البتہ جس نعت کے بارے میں قیامت کے دن باز پرس ہوگی وہ کیا ہے؟ آپ نے فرمایا: " وہ آل محملیہم الصلو ۃ والسلام کی ولایت ہے۔" قرآن مجید کے ایک اور مقام پر واضح طور پر ارشاد ہوتا ہے: انبیاء کی نعمت کے بارے میں باز پرس کی جائے گی۔ انسانوں سے پوچھا جائے گا کیا تم نے انبیاء کی اطاعت کی؟ ای طرح انبیاء سے بھی باز پرس کی جائے گی کہ کیا خدا کے احکام کو لوگوں تک پہنچایا یانہیں؟

## انبياء كى نعمت كا ا نكار اور كفران نعمت

دین سے انکار دراصل انبیاء کی صدافت اور سپائی سے منکر ہونے کے مترادف ہے۔ مساجد کا ترک کر دینا' علاء کی مخفلوں میں نہ جانا دراصل دین سے بے پروائی ہے۔ اوامر ولوائی کے سلسلے میں لا ابالی پن ہے اور یہ تمام کی تمام انبیاء کی صدافت اور سپائی کا انکار سے اب جبکہ انبیاء خدا کی عظیم ترین نعمت ہیں اس لیے انبیاء سے انکار بھی کفران نعمت ہیں اس کے انبیاء سے انکار بھی کفران نعمت ہیں اس کے انبیاء سے انکار بھی کفران نعمت ہیں اس کے انبیاء سے انکار بھی کفران نعمت ہیں اس کے انبیاء سے انکار بھی کفران نعمت ہے۔

علانی طور پر گناہ کا ارتکاب کرتا ہم کھلا کفران اور بے راہ روی ہے۔ ایسا گناہ عذاب اور مواخذہ کامستحق ہے جس شہر میں مشات اور شراب کا لین دین آزادانہ طور پر اور بے روک تھام جاری ہو پردے اور جانب کی آیات کی خلاف ورزی ہوتی ہو اور ان کے برعکس عمل ہوتا ہو گانوں اور موسیقی کی صدا کیں ہر دکان اور ہر گھر سے سائی دیتی ہوں ریا اور منافع خوری علانیہ طور پر جاری ہو دغیرہ تواس شہر کے لوگ عذاب وسزا کے مستحق ہوتے ہیں۔

لَوُلاَ شَبَابٌ خُشَّعٌ وَ شُيُوخٌ رُكَّعٌ وَ اَطُفَالٌ رُضَّعٌ لَصُبَّ الْبَلاءُ عَلَيْكُمُ صَبًّا.

"اگر حالت خثوع و خضوع پر قائم رہنے والے جوا ن اور

ِ حالت رکوع میں رہنے والے بزرگ اور معمر افراد اور شیرخوار نہ ہوتے تو یقیناً تم پر عذاب نازل ہونے کا حجہ یہ ،'

یہ ان کی برکتیں اور فیوضات ہیں کہ عذاب ٹل جاتے ہیں۔ کیکن یہ بات بھی ذہن نشین کر لیس کہ ہر چیز اگر اپنی حدود سے تجاوز کر جائے تو اس قتم کے افراد بھی فتنوں اور عذاب کی لیسٹ میں آ جاتے ہیں۔

قرآن مجيدين خدا كاارشاد موتا ب:

وَاتَّقُوا فِتُنَّةً لَّاتُصِٰكِنَّ الَّذِينَ ظَلَمُوا مِنكُمُ خَاصَّةً.

(الانفال: ٢٥)

"اور اس فتنے سے ڈرتے رہو جو مرف (خاص) انہیں لوگوں پنہیں پڑے گا جنھوں نے تم میں سے ظلم کیا ہے بلکہ تم سب اس میں پڑ جاؤ گے۔"

جی ہاں یہی ہوتا ہے امر بالمعروف اور نہی عن المنكر کے كنارہ كشي اختيار

كرنے كانجام-

مثال کے طور پر جو شخص اپنے آپ کو دیندار اور پارساسمحستا ہے تو پھر وہ بے پردہ خاتون کے ہمراہ جو علانیہ طور پر برچلن ہو کیوں چانا ہے؟ یا موسیقی کی دکان جہاں سے گانوں کی آواز آتی ہے اس کے ساتھ لین دین کیوں کرتا ہے اور اس حمام میں جہاں گانے ٹیپ پر چل رہے ہوں کیوں جاتا ہے؟

## نهى عن المنكر

اگر آپ دیندار حفرات اس قتم کے لوگوں سے لین دین کرنا بند کر دیں (لیتی جو لوگ دین کے بارے میں بے پردا اور لا ابالی ہیں اور صرف مال دنیا کے غلام ہیں اور مال وزر دنیا سے پوجا کی حد تک محبت کرتے ہیں) تو یقین کیجئے کہ مکرات اور برائیاں کم ہوجا ئیں گی۔ لہذا آپ کیونکر اس سلسلے میں بہل پندی سے مکرات اور برائیاں کم ہوجا ئیں گی۔ لہذا آپ کیونکر اس سلسلے میں بہل پندی سے کام لیتے ہیں یہ برائیوں سے روکنے کا ایک ذریعہ ہے۔ اگر آپ نے ابھی تک یہ رویہ اختیار نہیں کیا تو منتقبل کے لیے یہ فیصلہ کریں کہ برائیوں اور مکرات کی روک تھام کے لیے مملی طور پر میکیان میں آ جا ئیں اور اس بات کا مشاہدہ کریں کہ آپ کے اس اقدام سے برائیوں میں کی فہر ہوتی ہوتی ہے۔ اگر اس طریقے سے برائی اور مکر کی مکمل نے کی نہیں ہوتی تو کی واقع ہوتی ہے۔ اگر اس طریقے سے برائی اور مکر کی مکمل نے کی نہیں ہوتی تو کی ہو جائے گی۔

کشتی عبرت کے لیے باقی رہتی ہے وَلَقَدْ تَرَكُنَاهَا آيَةً

"اور ہم نے اس کو ایک عبرت بنا کے چھوڑا"

مختلف تفیرول میں اس بات کا بیان کیا گیا ہے کہ حضرت نوح " کی کشی کوہ جودی پر تھہرنے کے بعد خدانے اس کی حفاظت فرمائی اور خاتم المرسلین حضرت محمصطفیٰ " کے زمانے تک ای طرح باقی رہی جبکہ یہ کشی صرف لکڑی اور تختوں سے تیار کی گئی تھی۔ حالانکہ طوفان نوح کو پانچ ہزار آ ٹھ سوسال کا طویل عرصہ گزرنے کے بعد اس کا باقی رہنا کوئی معمولی بات نہیں ہے کیونکہ لکڑی اور لکڑی کے شختے اس حد

تک پائیدار ثابت نہیں ہوتے۔لیکن پروردگار عالم نے دوسرول کی عبرت کے لیے اس کی حفاظت کی اور اے باقی رکھا۔

ایک مفسر بیان فرماتے ہیں کہ کشتی نوح کے مختلف کلووں کا میں نے بذات خود مشاہدہ کیا ہے۔ نیز کچھ عرصہ پہلے ایک شخص سے بات نقل کر رہا تھا کہ اس نے ایک رسالہ میں سے بڑھا ہے کہ حضرت نوح علیہ السلام کی کشتی دریافت ہوگئی ہے۔ بہر حال پروردگار عالم فرما تا ہے کہ ہم نے اس کو دوسروں کے لیے عبرت کے طور پر چھوڑا ہے اور اسے باقی رکھا تا کہ دوسرے لوگ بھی سے بات ذہن نشین کر لیس کہ اگر انہوں نے اس عظیم نعمت کا حضرت خاتم الانبیاء والرسلین کے سلطے میں کفران کیا تو وہ بھی قبرور عذاب اللی کے سزا وار و مستحق تھہریں گے۔

دوسری تاویل میربھی ہو گئی ہے کہ انسانوں کے شمیر حضرت نوح علیہ السلام کی داستان اور روداد کی جانب رجوع کر سیس یعنی ہم نے حضرت نوح علیہ السلام کی داستان کو تمہارے لیے باتی رکھا تا کہ تمہارے کیے عبرت اور سبق بن جائے۔

فَهَلُ مِنْ مُدَّتِحِو. "تو كوئى ہے جو عبرت حاصل كرے۔"

یعنی اس سے عبرت وسبق حاصل کرنے والا محو خواب گوشش نه رہے بلکہ

خواب غفلت سے بیدار ہو جائے۔

فَكَيْفَ كَانَ عَذَابِي وَ نُلُورُ.

"تو ان كوميرا عذاب اور ڈرانا كيسا تھا؟"

اس آی مبارکہ میں تعظیم و تعجب کو ظاہر کرنے کے لیے استفہامیہ اسلوب سے استفادہ کیا گیا ہے۔ یعنی اے سننے والے اے وہ شخص جونوح " کی داستان سے

باخرے فہر وغضب و عذاب الہی کہا ہے؟ ہمارا ڈرانا کیما ہے؟ تو کوئی ہے جو ڈر جائے اورخوف لاحق ہونے کے بعدا پی نینداورخواب غفلت سے بیدار ہو جائے۔

تمام لوگوں کی موت (تمام لوگ مرجاتے ہیں)

نوح علیہ السلام کے پیرو طوفان کے ختم ہونے یر ان سے کھانا طلب كرتے ہيں۔ حضرت نوح عليه السلام ريت كى ايك مقدار لے كر اس ير خدا كا نام پڑھتے ہیں تو وہ تمام ریت گندم ہو جاتی ہے اور آٹ اس کو این مانے والول میں تقسیم کر دیتے ہیں بعد میں آٹ کھر کٹریاں لے کر زمین میں پوست کر دیتے ہیں اور وہ درختوں میں تبدیل ہو جاتی ہیں۔ اس طرح آپ کے پیرو عمارتیں تعمیر کرنی شروع کر دیتے ہیں۔ عمارتوں کی فیس کے بعد وہ علاقہ ایک بستی کی شکل اختیار کرتا ے ۔ یہتی بعد میں "مَدِیْنَةُ الشَّمَانِیْنَ " یکی ای (۸۰) اوگوں والی بتی یا شہر کے نام سے مشہور ہوتی ہے۔ بعد ازال ایک وبا چھوٹ نکلتی ہے جوتمام لوگوں کو اپنا لقمہ بناتے ہوئے انہیں ابدی نینرسلا دیتی ہے تاہم صرف مین افراد اس وبا کے ہاتھوں فی نظتے ہیں۔ یہ تین افراد حضرت نوح علیہ السلام کے بیٹے ہوتے ہیں اور انہیں سے نسل انسانی کا سلسلہ چل ذکاتا ہے ای بناء پر حضرت نوح علیہ السلام کو آ دم ثانی کہا

مختلف توارئ سے پہ چانا ہے کہ یہ تینوں افراد ونیا کے الگ الگ خطوں کی جانب روانہ ہوئے تھے اور جہاں پر ان کے ذریعے جداگانہ انسانی نسلیس وجود میں آئیں۔ اس ملطے میں علامہ مجلسی نے اپنی کتاب حیاۃ التعوب میں بعض واقعات کی جانب اشارہ فرمایا ہے۔

قرآن مجید نفیحت حاصل کرنے کے واسطے ہے

وَلَقَدُ يَسُّرُنَا الْقُرُآنَ لِلذَّكْرِ.

"اور ہم نے تو قرآن کونفیحت حاصل کرنے کے واسطے آسان کر دیا ہے۔"

مُدَّتِّر اور مُتَذِعَّر باب افتعال سے بیں اور دونوں الفاظ میں ایک ہی معنی مضمر بیں۔

قرآن جیداس نج پر نازل ہوا ہے کہ پروردگار عالم کا کلام ہونے کے باوجود آسان اورسلیس عبارتوں پرمشمل ہے تاکہ ہرانسان اپنشعور وادراک کی سطح کے مطابق اس سے استفادہ کر سکے۔ قرآن کی آیات اس حد تک روال دوال مسلیس اور فصاحت و بلاغت کی مرقع میں کہ جوشخص بھی عربی زبان سے معمولی سا واقف ہو وہ اس سے ایک حد تک مستفید ہو سکتا ہے۔ لیکن سے بات بھی قرآن مجید کا اور نہ اعجاز ہے کہ آسان وسلیس ہونے کے باوجود کوئی شخص اس کی مثال پیش کر سکا اور نہ پیش کر سکا اور نہ

قرآن مجید بار بار بیان کی جدت اور کشش کو قائم رکھنے کے لیے گذشتہ اور سابقہ قوموں کی داستانیں اور قصے بیان فرماتا ہے تاکہ انسان اس سے کی نہ کی طرح عبرت حاصل کی جائے۔

فَهَلُ مِنُ مُّدَّكِر.

"تو کوئی ہے جو عبرت حاصل کرے۔"

اس کے بعد گذشتہ عبارت دوبارہ دہرائی گئی ہے یعنی کوئی ہے جو نصیحت

حاصل کرے۔ ہمیں قرآن مجید سے نصیحت حاصل کرنی چاہیے۔ اس کلام پاک سے ہمد وقت نصیحت حاصل کرنی جاہدے انسان کسی بھی مرحلے میں ہووہ اس سے سبق لے سکتا ہے اور اگر وہ اس سے کسی نصیحت کو حاصل کر چکا ہے اس کے باوجود اس کا فکر و ادراک جس حد تک بھی بلند مدارج کو طے کر چکا ہے اس کے باوجود اس کا فکر و ادراک جس حد تک بھی بلند مدارج کو طے کر چکا ہے تب بھی وہ اس سے مزید بہرہ ور ہوسکتا ہے۔

تفیر مجمع البیان میں بیان ہوتا ہے کہ فَھَلُ مِنُ مُدَّکِّر کامفہوم یہ ہے کہ
کیا کوئی علم وراش کا طالب ہے جو آ کر قرآن علم و دانش سے فائدہ حاصل کر سکے۔

''ذکر'' کے معنی ہیں یاد اور اس لفظ کی ضد''نسیان'' یعنی'' بھول'' ہے ۔
درخقیقت یہ ایسی بات ہے جو انسانی ذہن میں ہے لیکن فی الوقت اسے یاد نہیں رہا
دراصل قرآن مجید اور اہل بیت اطہاعیہ السلام اور دوسرے بزرگان دین کے اقوال
زریں انسانی فطرت میں موجود ان باتوں کی باد دبانی کے لیے ہیں جنھیں وہ بھول گیا
ہے یا جن پر غفلت کے پردے پڑ چکے ہیں تاہم ہے یاد دبانی ایسے دلوں پر اثر انداز
ہوتی ہے جونور ایمان اور علم و دانش کی روشی سے منور ہو چکے ہوں۔

سننے والے میں اثر آ فرین اور مستعدی ہونی ضروری ہے

اگر خدانخواستہ کسی شخص کے دل میں نورانیت جاتی رہی تو ذکر اور یادد ہائی سے فائدہ حاصل نہ ہوگا قرآن مجید ایسے شخص کو کیا یاد دلائے؟

جو شخص بصارت سے محروم ہے روشی ہونا یا نہ ہونا کا عمل اس پر کسی طور سے اثر انداز نہیں ہوسکتا وہ بصارت سے محروم ہے اور اسے کچھ بھی بھائی نہیں دیتا تاہم اگر کسی شخص کی آئھوں کا نور قائم ہے اور اندھرے میں ہے تو جب کوئی چراغ

اس كے سامنے آئے گا تو اسے نظر آنے لگے گا۔ اس طرح پروردگار عالم نے بھی حضرت نوح عليه السلام كى داستال بھى عبرت ونفيحت كے حصول كے ليے بيان فرمائى ہے۔ اب اگر كى شخص پر بيد واقعہ اثر انداز نہيں ہوتا تو اس شخص كى ذاتى كمبخى اور بدنھيبى ہے۔

حفرت نوح علیہ السلام کی داستاں کا انہی آیات مبارکہ پر اختتام ہوتا ہے یہاں پر جس بات کو ایک بار پھر دھرانا ضروری ہے وہ یہ ہے کہ کی شخص نے یہ سوال کیا تھا کہ کیا یہ طوفان صرف حضرت نوح علیہ السلام کے علاقے ہی میں آیا تھا یا یہ داقعہ پورے کرہ ارض پر رونما ہوا تھا؟ اور اگر تمام کرہ ارض اس طوفان کی زد میں آیا تھا تو حضرت نوح علیہ السلام کی قوم تو کوفہ میں رہتی تھی اس لیے تمام کرہ ارض اس طوفان کی زد میں کوفر آیا اور تمام لوگ کیوں ہلاکے کئے گئے؟

طوفان كس مقام برآيا تها؟

گو کہ بعض مفسرین کا کہنا ہے کہ ''طوفان نوح'' علیہ السلام قوم نوح علیہ السلام کے علاقے میں ہی آیا تھا' تاہم یہ بات ان آیات میں نہیں آئی اور اہل بیت علیہم السلام سے منقول روایات کے برظاف ہے جن کا خلاصہ یہ ہے کہ خانہ کعبہ کے سوا تمام زمین پانی کی لیسٹ میں آگئ تھی۔ اس بناء پر خانہ کعبہ بیت العیق یعنی پرانے گر کے نام سے مشہور ومعروف ہے۔ (گویا خانہ کعبہ کی بنیادی اس طوفان ہے مناثر نہیں ہوئی تھیں۔)اس سلسلے میں بے شار روایات موجود ہیں اور علامہ مجلسی علیہ الرحمہ نے بحار الانوار میں اس کے بارے میں تمام روایتیں اکھی فرمائی ہیں۔

یہ بات قابل ذکر ہے کہ پہاڑوں کی چوٹیوں پر سمندری جانوروں کی نشانیاں''ڈھانچ ہڈیاں وغیرہ'' بھی علم طبقات الارض کے ماہرین کی جدید تحقیقات کے مطابق دریافت ہوئی ہیں جو بذات خوداس امرکی دلیل ہے کہ کسی زمانہ میں پانی بلند ترین پہاڑوں کی چوٹیوں تک پہنچا تھا جس کی وجہ سے ان نشانیوں کا مشاہدہ کیا ہے۔

اب رہی یہ بات کہ اگر قوم نوح علیہ السلام کو فہ اور نیزوا کے علاقوں میں آباد تھی تو تمام زمین کے لوگوں کو کیوں غرق کیا گیا؟ اس سلسلے میں حقیر کا خیال ہے کہ عقلی دلائل فرآنی آیات اور منقول روایات کے مطابق پروردگار عالم جب تک کسی پر اپنی جحت قائم نہیں فرماتا وہ ہلاک نہیں کرتا اور جب تک صحیح راستہ کی جانب ہدایت ورہنمائی نہیں فرماتا کسی پر کوئی عذاب نازل نہیں کیا جاتا:

وَمَا كُنَّا مُعَدِّبِينَ حَتَّى أَنُ نَبُعَثُ دَسُولًا ﴿ الْمَا كُنَّا مُعَدِّبِينَ حَتَّى أَنُ نَبُعَثُ دَسُولًا ﴿ اللَّهِ مُ كَلِّيلٍ مُكِي بِرِ "اور ہم جب تک رسول کو بھیج کر جمت تمام نہ کر لیں کی پر عذاب نازل نہیں کیا کرتے۔" (بی اسرائیل: ۱۵)

جب کوئی قوم کفران نعمت کرتی ہے اور اپنی حدوں تے تجاوز کر لیتی ہے تو عذاب نازل ہوتا ہے۔ اب اس تمہید کے بعد یہ بتاتے چلیں کہ

كرة ارض برزمين كے تمام علاقے آباد نه تھے نائخ ميں بيان كيا كيا ہے كہ ابو البشر حضرت آدم عليه السلام سے لے كر حضرت نوح عليه السلام السلام كے زمانے تك كا عرصه دو ہزار دوسو اڑتاليس (٢٢٣٨) سال پر محیط ہے اس لیے اس قلیل مدت میں حتی طور پر تمام کرہ ارض آباد نہ ہوگا اور ایسی کوئی دلیل نہیں پائی جاتی کہ کرہ ارض کے تمام علاقے آباد تھے۔ بلکہ کرہ ارض کا صرف ایک حصہ آباد تھا جبکہ یہ یقینی بات ہے کہ حضرت نوح علیہ السلام جو خدا کے صاحب شریعت اور اولوالعزم پنیمبر تھے اور اس زمانے کے تمام انسانوں کی ہدایت کے لیے منتخب کئے گئے تھے اپنی نبوت کے طویل عرصہ میں' جو نو سو پہلایت کے لیے منتخب کئے گئے تھے اپنی نبوت کے طویل عرصہ میں' جو نو سو پہلایت کے لیے منتخب کئے گئے تھے اپنی نبوت کے طویل عرصہ میں' جو نو سو پہلایت کے لیے منتخب کئے گئے جو اپنی نبوت کے دور دراز علاقوں کی جانب پہلایت کے دور دراز علاقوں کی جانب اپنے نمائندے روانہ کیے ہوں گے یا آپ نے بذات خود سفر اختیار کیا ہوگا نیز یہ کہ اپنے مرف کوفہ و نیزوا کے تمام دیگر لوگوں پر ججت تمام کی گئی ہوگی۔ کیونکہ آپ کو خدا نے صرف کوفہ و نیزوا کے لوگوں کی ہدایت کے لیے بی نہیں بینچا تھا

حضرت سام 'حضرت نوح علیہ السلام کے وصی اور جانشین تھے نور فرزند صاحب ایمان نوح علیہ السلام کے تین فرزند نیک تھے۔ یہ تینوں فرزند صاحب ایمان تھے۔ رسالت کی تبلیغ و ترویج کے سلیلے میں آپ کے معاون و مددگار بھی رہ نیماں تک کہ جناب سام حضرت نوح علیہ السلام کی جانشین کے عہدہ پر بھی فائز تھے۔ حضرت نوح علیہ السلام نے اپ اس فرزند کو اپنی زندگی کی آخری گھڑیوں میں ایک حضرت نوح علیہ السلام نے اپ اس فرزند کو اپنی زندگی کی آخری گھڑیوں میں ایک وصیت کے مطابق اپنا جانشین مقرر فرمایا تھا اور صرف آپ کا چوتھا بیٹا جس کا نام دیمان 'تھا کفر کی راہ پر گامزن تھا اور یہ بیٹا طوفان میں غرق کر دیا گیا تھا۔ یہ بات بعید نہیں کہ حضرت نوح علیہ السلام نے اپ فرزندوں کو یا دیگر بیا جات بیا بین کے سات بعید نہیں کہ حضرت نوح علیہ السلام نے اپ فرزندوں کو یا دیگر

اعزاء و اقارب نیز پیردوں کو اتمام جمت کی خاطر گرد و نواح میں واقع علاقوں یا

بستیوں میں روانہ کیا ہو۔ اور یہ بات بھی قابل ذکر ہے کہ آپ کے نمائندوں کو بھی

اسی نوع کے مظالم اور ایذا رسانیوں کا سامنا کرنا پڑا ہو جس نوع کی اذبیتی اور
صعوبتیں خود آپ کو برداشت کرنی پڑیں تھی اور اس طرح وہ (ایذا رسانی کرنے
والے )لوگ بھی اپنے آپ کو مستحق عذاب تھبراتے گئے ہوں۔

ببرکیف اس بات پر ہمارا مکمل یقین ہے کہ خدا جب تک اتمام جمت نہیں
فرماتا کی پڑعذا جب تک اتمام جمت نہیں کرتا۔

## قوم عاد کی داستان

کَذَّبَتُ عَادٌ فَکَیْفَ کَانَ عَذَابِیُ وَنُذُر . ''عاد کی قوم نے اُپنے تینمبر کو حجٹلایا تو ان کومیرا عذاب اور ڈرانا کیسا تھا''

پروردگار عالم قوم نوح علیہ السلام کے حالات و واقعات کو اپنے بندول کو فرید ورائے اور خاکف کرنے کے لیے اجمالی طور پر بیان کرنے کے بعد ان کو مزید خاکف کرنے کے لیے قوم عاد کی داستان کی جانب اشارہ فرباتا ہے تا کہ لوگوں کی خاص طور پر جزیرۃ العرب کے لوگ جوسفر کے دوران ان قوموں کی بستیوں سے گذرتے تھے گرائی اور بے پروائی کی زندگی سے آزادی کا موجب بن سکے کوئکہ قوم عاد کا ممکن حضر موت اور یمن کے علاقے پر مشمل تھا۔

كَذَّبَتُ قَوْمُ عَادٍ.

"قوم عاد نے اپنے پغیر کو جھٹلایا۔"

اس قوم نے حضرت هود عليه السلام كوجھوٹا اور فريجی قرار دیا۔ نعوذ باللہ من ذالك۔ ان پر ان كے عہد رسالت ميں بے شار مظالم ڈھائے اور ہرفتم كى اذبيتيں پنچائیں۔ ایک روایت کے مطابق ایک دن انجام سے بے خبر اس قوم کے افراد نے حضرت ہود علیہ السلام کی گردن مبارک کو اپنے ہاتھوں سے اس شدت کے ساتھ دبایا کہ انہیں یہ محسوں ہوا کہ آپ کی روح قنس عضری سے پرواز کر گئی ہے ؛ چنانچہ انہیں ای حالت میں بے یارو مددگار چھوڑ دیا لیکن پروردگار عالم نے آپ کو شفایاب اور تندرست و توانا فرما دیا۔ قوم نے از سر نو حضرت ہود علیہ السلام کو اپنی اذیتوں کا نشانہ بنایا اور ایک مرتبہ آپ کو اتنا زیادہ زودو کوب کیا گیا کہ آپ بے ہوش ہو کر زمین پر گر پڑے۔

ال قوم كوگ حضرت هودعليه السلام سے كہتے تھے تم تو الجھے بھلے آدى سے لكا يك يہ تہيں كيا ہوگي كہ ہميں كہنے گئے ہوآؤ ہم سب ال كر خدائ و حده لا شويك كى بندگى كريں۔ يون معلوم ہوتا ہے كہ ہمارے ديوتاؤں نے تہيں ديوانہ كر ديا ہے اى ليے ال قتم كى با تين كرنے گئے ہو نعو ذ بالله من ذلك ليكن ديوانہ كر ديا ہے اى ليے ال قتم كى با تين كرنے گئے ہو نعو ذ بالله من ذلك ليكن حضرت هود عليه السلام اپنی قوم كى تمام گتا خيوں اور مظالم كے باوجود پھر سے مخاطب كرتے ہوئے فرماتے ہيں:

"میں دیوانہ نہیں ہوں اور مجھے پروردگار عالم نے تہاری ہدایت اور اس کے عذاب دقبر سے باخر اور آگاہ کرنے کے لیے تہاری طرف بھیجا ہے ورنہ تم نوح علیہ السلام کی قوم کی طرح قبر دغضب الہی کا نشانہ بن جاتے۔ اس قوم کے لوگ ہود علیہ السلام کے جواب میں کہتے تھے کہ نوح کی قوم کے دیوتا جھوٹے تھے جبکہ ہمارے دیوتا قدآ ور'اورعظیم الجنہ ہیں۔'' بحار الانوار میں منقول علامہ مجلسی کی ایک روایت کے مطابق حضرت ہود علیہ السلام اپنی قوم کو مسلسل سات سو بچاس (۷۵۰) سال تک ہدایت فرماتے رہے کے لیکن اس بدنصیب قوم کو ہدایت نصیب نہ ہوئی۔ ھود کی قوم ہرفتم کی نعمتوں سے سرشارتھی۔ ان کو میٹھا پانی ا ورطرح طرح کے پھل میسر تھے لیکن وہ جسمانی ساخت کے لحاظ ہے بھی انتہائی طاقتور اور عظیم الجنہ تھے۔ اس قوم کے افراد کی طاقت کا اس بات سے اندازہ لگایا جا سکتا ہے کہ وہ پہاڑوں سے جٹانوں کو اُکھاڑ کر ان سے اپنے گھروں کی چھتوں کو تیار کرتے تھے۔ اس قوم کے لوگوں کے قد بارہ گزسے لے کر سرتر گزیا نے گئے ہیں۔ چنانچہ حضرت ھود علیہ السلام نے اپنی قوم کو جتنا بھی قہر و خضب اور عذاب اللی سے ڈرایا اس قوم پر اس کا کوئی اثر نہ ہوا۔

اِرَمَ ذَاتِ الْعِمَادِ اللَّتِي لَمُ يُخُلِّقُ مِثْلُهَا فِي الْبِلادِ.

"ارم والے دراز قد جن كافتل تمام دنيا كے شهرول ميں كوئى بيدا

ى نېيں کيا گيا۔(الفجر: ٨٤)

فَكُيْفَ كَانَ عَذَابِي وَ نُذُرِ.

"تو (انکو) میراعذاب اور ڈرانا کیسا تھا۔"

پروردگار عالم نے قوم عاد کو بندرت اپنے عذاب وقرم کا فضائہ بنایا۔ ابتداء میں بارشوں میں کی واقع ہوئی چنانچہ وہ مسلسل تین برس تک خشک سالی سے دو چار ہوئے جس کے نتیج میں قبط سالی اور مہنگائی میں دن بددن اضافہ ہوتا جلا گیا' لیکن بدبخت اور انجام سے بے خبر اس قوم کے لوگوں نے کوئی نصیحت نہ پائی اور اپنی سابقہ بدا تمالیوں پر نادم نہ ہوئے اور حضرت ہود علیہ السلام کی صدافت کوشلیم نہ کیا' بلکہ ان کا نخوت و غرور اور زیادہ ہوتا چلا گیا۔ دراصل اس قوم کے لوگوں کو اپنی مضبوطی اور تومندی پر بے عد گھمنڈ تھا۔ دوسرا عذاب بی تھا کہ خدا نے ان کی جسمانی طاقت اور دراز قدی اور تنومندی کے شروع اور گھمنڈ کو خاک میں ملانے کے لیے کمزور ترین حشرات الارض ان پر مسلط فرما دیئے۔ اس زمانے میں چیونٹیوں کی تعداد میں اس قدر اضافہ ہوا کہ اس قوم کے لوگ جہاں پر بھی بیٹھتے تھے چیونٹیاں ان کے جسموں پر چڑھ جاتی تھیں' بعض چیونٹیوں کا ڈنگ ہوتا ہے اور اگر جہم کے کسی حصہ پر وہ کا ک لیتی یا ڈنگ مار دیتی تو شدید اذیت و تکلیف ہوتی تھی۔ بہر حال معلوم نہیں کہ یہ ک نسل کی چیونٹیاں تھیں۔ مختصراً اس قوم کے لوگوں کو اس مصیبت سے اس درجہ اذیت کینی کہ قوم کے بعض متمول اور امیر افراد غاروں میں بناہ لینے پر مجبور ہو گئے تھے' بد نسیب اور کمبخت افراد کو غاروں میں رہنا منظور تھا لیکن حضرت ہود کے سے بیغام پر جو ذات وحدہ لا شریک کی بندگی کی جانب دعوت دے رہا تھا صدائے لیک کہنے پر جو ذات وحدہ لا شریک کی بندگی کی جانب دعوت دے رہا تھا صدائے لیک کہنے پر آمادہ نہ تھے۔

ریت کی آندهیوں کا آغاز

عذاب اللی کی شدت میں دن بہ دن اضافہ ہوتا رہا اور کمل عذاب نازل ہونے کے دن قریب آ چکے تھے۔ گئی روز تک تیز ہوائیں اور آ ندھیاں چلتی رہیں جن کے ہمراہ شہر کے گرد و نواح کی ریت آتی رہی جس کے شہر میں ڈھر بنتے چلے گئے۔ ان آ ندھیوں اور تیز ہواؤں کی وجہ سے شہر میں ریت کے ٹیلے بن گئے۔ شہر میں ریت جمع ہونے کا سلسلہ کئی روز تک جاری رہا۔ ادھر حضرت ہود علیہ السلام کو وی اللی کے ذریعے باخبر کیا گیا کہ آسان سے عذاب کا نزول قریب الوقوع ہے۔ چنانچہ حضرت ھود علیہ السلام نے قوم عاد کو ایک بار پھر وعظ و نصیحت کی اور ان کو جنائچہ حضرت ھود علیہ السلام نے قوم عاد کو ایک بار پھر وعظ و نصیحت کی اور ان کو بنائے کے خطرناک انجام اور نتائج سے ڈرایا اور ان سے فرمایا کہ تہمیں ریت کی بدا عمالیوں کے خطرناک انجام اور نتائج سے ڈرایا اور ان سے فرمایا کہ تہمیں ریت کی

تیز ہواؤں اور آ ندھیوں اور دشواریوں کا سامنا کرنا پڑے گا ۔اس لیے اپنی بدا عمالیوں اورکوتا ہیوں سے تائب ہو کر خدائے یگانہ پر ایمان لے آؤ ۔لیکن حضرت عود کا ڈرانا دھرکانا قوم عاد پر اثر انداز نہ ہوا' کیونکہ انہیں اپنی طاقت پر گھمنڈ تھا اور وہ ریت میں ٹانگیں ہوست کرتے ہوئے کہتے رہے کہ کون ہمیں اپنی جگہ سے حرکت دے سکتا ہے۔ اس طرح خدا کے عذاب کا وقت آگیا تھا۔

إِنَّا اَرُسَلُنَا عَلَيُهِمُ رِيُحًا صَوصَرًا "هم نے ان يرزائے كى آندهى چلائى-"

مجلسی علی الرحمہ کی حیاۃ القلوب میں رسول خدا سے ایک روایت کے مطابق ہوا کیں سوئی جرائیے مقررہ اندازہ سے زیادہ نہیں چلتیں کین عاد کے زمانے میں ہواؤں کے خزانجی فرشتوں کی مقررہ مقدار سے سوئی کی تکیل سے خارج ہونے والی ہوا کے اندازہ کے مطابق زیادہ ہوگی تھیں جس کے نتیج میں قوم عاد تباہ و برباد ہوگئی تھی اور ایک روایت میں منقول ہے کہ اگر ہوا کو انگو تھی کے حلقہ کے اندازہ کے مطابق زیادہ مقدار میں چلنے کی اجازت دی جائے قرز مین پرتمام موجودات پوری طرح تباہ و برباد ہو جا کیں۔ روز مرہ کی ہوا کیں رحمت اللی بیاں خدا ہمیں اپنی پناہ میں رکھے کہ اگر کسی دن پروردگار عالم کی مشیت پر تھر جائے کہ اپنے غضب کی جواؤں سے قوم عاد کے مانزکسی قوم کو ہلاک کرنے کا ارادہ فرمالے۔

''صرص'' یعنی انتہائی ٹھنڈی اور سرد ہوا' ان پر انتہائی سرد ہوا کیں چلا کیں۔ صرصر کا ایک اور مفہوم بھی ہے کہ وہ ہوا جو زنائے اور آ واز کے ساتھ چلتی ہو' اس بات کا آپ نے بھی مشاہدہ کیا ہوگا کہ بعض اوقات ہوا چلتے وقت اس کے نائے کی آ وازیں بھی سنائی دیتی ہے۔

فِي يَوُمٍ نَحْسٍ مُّسُتَمِرٍ. "بهت تخت مخول دن ميل"

یہ عذاب دو پہر کو آیا تھا جو پروردگار عالم کی جانب سے قہر و غضب کا دن
کھہرا تھا۔ روایات میں منقول ہے کہ صفر کے آخری بدھ کے روز ہوائیں چلنے کے
سلطے کا آغاز ہوا' لہذا اس زمانے کے لوگوں نے اس دن کو ایک منحوں دن سے تعبیر
کیا تھا لیکن ہر بدھ کوخس قرار دینا افراط اور مبالغہ آرائی ہے' چنا نچہ بدھ کی رات کو
کی سے ملاقات یا بجار کی عیادت کے لیے نہیں جانا چاہیے اس قتم کی باتوں کا کوئی
شوت یا دلیل موجود نہیں ہے' یہاں تک کہ پیر کے روز آغاز سفر کے بارے میں
صادق آل تھ کھیا السلام ہے جب سوال کیا گیا کہ اگر اس روز سفر کرنا مجوری بن
جائے تو کیا کرنا چاہیے؟ تو آپ نے فری یا خدا پر تو کل کرو اور سفر اختیار کر لو۔ نیز یہ
جائے تو کیا کرنا چاہیے؟ تو آپ نے فری یا خدا پر تو کل کرو اور سفر اختیار کر لو۔ نیز یہ
بات بھی قابل ذکر ہے کہ صدقہ بھی نحوست قوم عاد کی ہلات تک مسلسل طور پر جاری
رہی۔ یہ نحوست ماہ صفر کے آخری بدھ کے دن شروع ہوئی اور دوسرے بدھ تک

وں۔ میں توسف ماہ سر کے آئری بدھ کے دن شروع ہوئی جاری رہی۔ میہ مولناک آندھی یا ہوا''دن رات' جاری رہی۔

فِي سَبْعِ لَيَالِ وَ ثَمَانِيَةِ أَيَّامٍ. "سات رات اور آثھ دن۔"

ابتداء میں وہ لوگ آندھی کے سامنے کھڑے رہے۔ ان کا خیال تھا کہ وہ مزاحمت کر پائیں گے یہاں تک کہ وہ لوگ اپنی ٹاٹلوں کو گارے اور ریت میں پیوست کر لیتے تھے لیکن قبر وغضب اللی کی آندھی انہیں زمین سے اُ کھاڑ کر اتی بلندی پر لے جاتی کہ وہ جڑیا کی مانند چھوٹے محسوں ہوتے تھے۔ بعد میں انہیں بلندی پر لے جاتی کہ وہ جڑیا کی مانند چھوٹے محسوں ہوتے تھے۔ بعد میں انہیں

شدت کے ساتھ زمین پر پننی کر ان کے اجسام کو ریزہ ریزہ کر دیتی تھی۔
ایک روایت کے مطابق قوم عاد کے سات سرداروں نے جب یہ دیکھا کہ وہ شہر اور عمارتوں میں زندگی نہیں گزار سکتے تو اپنے مال و متاع اور یبوی بچوں سمیت انہوں نے پہاڑکی دراڑوں میں پناہ کی لیکن عذاب الہی ہے بھالکون نی سکتا ہے انہوں نے پہاڑکی دراڑوں میں پناہ کی لیکن عذاب الہی ہے بھالکون نی سکتا ہے چنانچے شدید ہوا آنہیں کی پشت ہے آ کر بلند ہوتی اور انتہائی طاقت سے زمین پر بنی چنانچے شدید ہوا آنہیں کی پشت سے آ کر بلند ہوتی اور انتہائی طاقت سے زمین پر بنی دائی جبکہ وہ لوگ جو غاروں میں چلے گئے تھے بیاس اور بھوک کی شدت سے ہلاک ہو تھے۔ اس طرح قوم عاد کا کوئی فرد بھی زندہ نہ بچا۔ قرآن مجید میں ارشاد ہوتا ہو تھے تھے۔ اس طرح قوم عاد کا کوئی فرد بھی زندہ نہ بچا۔ قرآن مجید میں ارشاد ہوتا

"کیاتم ان میں کے کی کوزندہ" باتی" و کھتے ہو۔ ؟"

منج السادقین میں منقول ہے کہ عمرو بن خلود حارث بن شداد حلقان اور

فلجان ایک غار کے وروازہ پر آ کھڑے ہوئے تاکہ اندھی ان کے اصحاب خانہ کو

ہلاک نہ کر پائے کیکن آندھی کی شدید ہوا انہیں ایک ایک کر کے بلند کرتی اور پہاڑ کی

چٹان ہے جا پنجتی یہاں تک کہ سب کے سب ہلاک ہوگئے۔

فقال توی لَقُهُم مَنْ بَاقِیَةً.

"تو كيا ان ميں ہے كى كوبھى بچا كچھا ديكھا ہے؟"

آخر كار قوم عاد ميں ہے كوئى بھى نہ فئى كا اور تمام كے تمام لوگ ہلاك ہو

گئے اور دوسروں كے ليے عبرت كى نشانى بن گئے۔

تَنزُ عُ النَّاسَ كَانَّهُمُ اَعُجَازُ نَخُلٍ مُنْقَعِدِ

"جو لوگوں كو (اپنى جگہ ہے) اس طرح أكھاڑ بھيكتى تھى گو يا وہ

أكمرُ ہے ہوئے مجبور كے درخت كے شخ ہيں۔"

"ا بجاز" لفظ بجز کا جمع کا صیغہ ہے لیعنی درخت کا اوپر کا حصہ چنانچہ جب درخت کی شاخیں اور ہے درخت سے چھانٹ دیے جائیں تو درخت کیا ہوتا ہے؟ اس سے قبل اس امر کی جانب اشارہ کیا جا چکا ہے کہ قوم عاد کے لوگ انتہائی دراز قد توی بیکل اور طاقتور لوگ تھے اور ان کے قد بارہ گز سے کسی طرح کم نہ تھے۔قرآن مجید میں ضدا کا ارشاد ہوتا ہے:

"جب ہوا آئی تو انہیں کھور کے درخت کے سے کی طرح بڑ ے اُ کھاڑے زمین پر پُٹے دیتی تھی۔"

بعض مفرین فراتے ہیں کہ قوم عاد کے لوگوں کے اجمام کو اس لیے کھجور کے درخت سے مشابہت دی گئی ہے کیونکہ ہوا ان لوگوں کے سرول کوجم سے الگ کر کے ان کے جسمول کو زمین پر گرا دیتی تھی اس طرح سر کئے ہوئے جسم کو کھجور کے درخت سے جس کی شاخیں اور ہے الگ کر دیتے گئے ہوں سے تشمیہہ دی جاتی درخت سے جس کی شاخیں اور ہے الگ کر دیتے گئے ہوں سے تشمیہہ دی جاتی درخت سے جس کی شاخیں اور ہے الگ کر دیتے گئے ہوں سے تشمیہہ دی جاتی درخت

"مُنْفَعِو" کے معنی بیں اُ کھاڑ پھیکا ہوا۔ یہ شدید ہوا ان کی نامگوں کو جنھیں وہ گارے اور ریت میں پیوست کر چکے تھے کھجور کے درخت کی ماننر جس کی شاخیں اور پتے جدا ہو کر بین پر بڑنے وی کھاڑ کر انہیں بلندی پر لے جا کر زمین پر بڑنے وی کھی۔ بعض مفسر بن فرماتے ہیں کہ قوم عاد کے لوگوں کے اجمام کو اس لیے کھجور کے درخت سے مشابہت دی گئی ہے کیونکہ ہوا ان لوگوں کے سروں کو جسم سے الگ کر دیے ان کے جسموں کو زمین پر گرا دیتی تھی۔ اس طرح سر کئے ہوئے جسم کو کھجور کے درخت سے جسکی شاخیں اور پتے الگ کر دیئے گئے ہوں سے تشبہہ دی جاتی کے درخت سے جس کی شاخیں اور پتے الگ کر دیئے گئے ہوں سے تشبہہ دی جاتی

جس کے نتیجہ میں ان کی گردنیں ٹوٹ کر ریزہ ریزہ ہو جاتی پھیں ای بناء پر ان کے سربھی جسموں سے جدا ہو گئے تھے جیسا کہ مجبور کا وہ درخت جس کے شخ پر کوئی شاخیس نہ ہوں اور بے سر ہو۔

حضرت ہود علیہ السلام اور ان کے پچھ پیروکاروں نے ایک گڑھے کی مانند سنیمی مقام پر پناہ لے لئے تھی۔ اور یہی باد صر صر جو قوم حوّد کیلئے پریشانیوں اور مشکلوں کا باعث بنی ہوئی تھی حود علیہ السلام اور ان کے پیردکاروں کے لیے آ رام دہ اورجم کو تازگی بخشنے والی نیم بن گئ تھی۔۔

خدا جہال بھی جائے جہنم بنا سکتا ہے۔

قوم حود علیہ السلام کی ہلاکت کے بعد حضرت حود علیہ السلام مکہ معظمہ کی جانب روانہ ہو گئے اور حیات عزید کے آخری ایام تک وہیں پر رہائش اختیار فرمائی۔ ریت میں وفن ہو گئے

روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ ھود علیہ السلام کی قوم کی ہلاکت کے بعد خدا

نے تھم دیا کہ ریت کے ان ٹیلوں کو بدکر دار اور بدا عمال قوم ھود علیہ السلام کے اجسام

پر قرار پائے۔ ایک اور روایت کے مطابق ان میں سے بعض افراد ریت کے
ویروں کے نیچے رؤپ رؤپ کے ہلاک ہو گئے۔ آج بھی اس ریت کے نشانات

باتی ہیں جہاں پر بیقوم ہلاکت کا نشانہ بی۔جیسا کہ پہلے بیان کیا گیا ہے کہ قوم عاد

عمان سے لے کر حضر موت کے علاقے میں رہتے تھے۔

عمان سے لے کر حضر موت کے علاقے میں رہتے تھے۔

فگیف کان عَذَابِی وَ نُدُرِ

"تو ان كوميرا عذاب اور ڈرانا كيسا تھا؟"

ہوا تو ہوا ہوتی ہے بس اشارے کی دیر ہوتی ہے اور جیسے اسے محم دیا جائے وہی صورت و انداز اختیار کر لیتی ہے۔ ایک روایت کے مطابق جب ہوا تیز چلتی محق تو رسول خدا حضرت محمطفیٰ کا رنگ زرد ہو جاتا تھا۔ اس لیے ہمیں بینہیں سجھنا چاہیے کہ عذاب ہم سے دور ہے کیونکہ انسان کو حالت خوف و رجاء پر باقی رہنا چاہیے۔

قوم عاد كو عرصه دراز تك ذرايا دهمكايا كيا تھا ليكن ان پر اس ذرانے دھ کانے کا کوئی ای نے ہوا آخر کاران یر عذاب نازل کیا گیا۔ ایے حادثے کئی بار رونما ہوئے ہیں کہ کوئی عمارت اینے مکینوں پر گر بڑی ہو جہاں مکینوں کو تو بہ اور وصیت کرنے کا موقع بھی میسر مرا ہوا ہو آ بھی اینے بارے میں فکر مند رہے اور ا بن عمر کے اس قیمتی سرمایہ سے فائدہ اٹھائے اور اس کی قدر کیجئے۔ اب جبکہ وقت اور موقع ہے اپنے گذشتہ برے اعمال سے تاہب ہوجائیں۔ وَلَقَدُ يَسَّرُنا الْقُرُ آنَ لِلذِّكُرِ فَهَلُ مِنُ مُّدِّكِم "اور ہم نے تو قرآن کونفیحت حاصل کرنے کے واسطے آسان كرديا توكوئى ب جونفيحت عاصل كرے." یہاں پراس آیہ مبارکہ کو ایک بار پھر دہرایا گیا ہے بے شک خدا انتهائی رجم ہے اور این مخلوق سے اسے بے صدیبار ہے۔ ای لیے وہ بار بار زور دیتا ہے کہ اس کے بندے سیدھی راہ اختيار كرين اورنفيحت عاصل كرين \_حضرت سيد الساجدين عليه السلام فرمات مين" خدايا تواي بندول سے اتنا زيادہ بيار كرتا ہے اور ان سے التجاء كرتا ہے كہ وہ تيرى طرف لوك آئيں

یوں محسوس ہوتا ہے جیسا کہ تیری ذات والا صفات ان کی محتاج ہے۔"

لہذامفرین فرماتے ہیں اس آیہ مبارکہ میں بات کو دہرایا جا رہا ہے اور
یاد کرایا جاتا رہے گا۔ "غذاب" مفرد ہے اور "نذر نذیر" کا صغہ جمع ہے یعنی اس
بات سے بی ظاہر ہوتا ہے کہ اس نے کئی بار ڈرایا لیکن عذاب ایک بار نازل فرمایا
چنانچے ہمیں کسی بھی حال میں قوم عاد کی داستاں نہیں بھلانی چاہیے۔ اس
قوم کے لوگ آٹھ دن اور سات راتیں ریت میں د بے ایڑیاں رگڑتے رہے۔ یہاں
تک کہ وہ ہلاک ہو گئے۔ ان کے جسموں پر آئی زیادہ ریت اسٹھی ہو بھی تھی کہ ان
کے جم نظروں سے او بھی ہو بھی تھے۔

قوم عاد کے اجسام کی پانچ ہزار سال بعد حالت

عرصہ پانچ ہزار سال کے گذر نے کے بعد مہدی (عہد عباسی کا ایک فلیفہ) کے زمانے میں ایک کنوال کھود نے کا پروگرام بنایا گیا تاکہ پانی کا حصول مکن ہو سکے۔ کنویں کی کھدائی کا کام شروع ہوا لیکن جتنی کھدائی ہوئی پانی نہ نکلا۔ مہدی غضب ناک ہوا اور کہنے لگا کہ اس قدر کھودا جائے کی پانی نکل آئے چاہے اس پر سارا فزانہ فالی ہو جائے۔ اس طرح ایک خطیر رقم اس کام کے لیے فرج کی گئی آ فر کار ایک چٹان تک پہنچ گئے اور اس چٹان کو انتہائی دشواری کے ساتھ وہال سے ہٹایا گیا، جس کے نتیجہ میں شدید ہوا چل پڑی۔ جولوگ کنویں کی تہہ میں شعے انہوں نے مردہ اجسام کا ان کے برتنوں کے ہمراہ مشاہدہ کیا۔ ان کے جسم را کھ کی مانند ختہ ہو چکے تھے اور جونی وہ لوگ ان کے جسموں کو ہاتھ لگاتے تھے وہ مٹی کی مانند بھر جاتے تھے۔ اور جونی وہ لوگ ان کے جسموں کو ہاتھ لگاتے تھے وہ مٹی کی مانند بھر جاتے تھے۔

اس معمد کوطل کرنے کے لیے وہ غور وفکر کرنے پر مجبورہو گئے اور حضرت امام موی کاظم علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہوئے آپ نے گریہ وزاری فرمائی اور ارشاد فرمایا یا یہ قوم عاد کی باقیات ہیں۔

یا ان لوگوں کی دنیاوی سزاتھی جبکہ آخرت میں ان پر ہونے والے عذاب کے بارے میں صرف اللہ ہی علم رکھتا ہے۔

علامہ مجلسی حیات القلوب میں بیان کرتے ہیں کہ معتبر اساد کے مطابق علی بن يقطين سے منقول ہے كہ منصور دواينقى نے على بن يقطين كو حكم ديا كه سرعبادى ك علاق مين الك كوال كھودا جائے چنانچه يقطين اس كويں كى كھدائى مين مشغول ہو گیا۔ البتہ یانی کویں مے نہ نکل سکا۔جب بی خبر مہدی کو دی گئ تو اس نے کہا کہ يدكام ضرور كيا جائے كا يبال كي كم ياني ظاہر موجائے اور اگر بيت المال مكمل طور ر خالی بھی ہو جائے تو یہ کام ضرور کی جائے گا۔ چنانچہ يقطين نے اين بھائي ابوموى کو کنواں کھودنے کے لیے بھیجا اور اس طرح ابو موی بھی کنوویں کی کھدائی میں مصروف ہو گیا نیجاً "زین کی تہہ میں ایک سورائ ظاہر ہوا جس سے شدید اور تیز ہوا نکل بڑی کنویں کی کھدائی میں مصروف افراد کو خوف لاحق ہو گیا اور ابوموی کو اس ام کے بارے میں مطلع کیا۔ ابوموی کنویں کے قریب آئے مجھے کنوویں میں داخل کرو اس کویں کا قطر چالیس گز تھا۔ اس طرح اے ایک محمل بر سوار کیا اور رسول کے ذریع اے محمل سمیت کویں کی تد میں بھیجا: اس نے اس سوراخ سے ایک بیت ناک منظر کا مشاہدہ کیا اور سوارخ سے تیز ہوا کی آواز بھی تی۔ لبذا اس سوراخ كومزيد براكرنے كا حكم ديا كيا و آدميوں كومحل ميں بھايا كيا اور كہا كيا ك سوراخ کے اس طرف کے حالات سے ہمیں آگا ہ کرتے رہنا۔ اس طرح محمل کو مضبوط رسیوں کے ساتھ باندھ کرسوراخ کی دوسری جانب داخل کیا گیا۔محمل برسوار

دوآدی کھ عرصہ کے لیے کوئیں میں ہی انظار کرتے رہے۔ اس کے بعد محمل کی رسیوں کو حرکت دی گئی اور اسے کنویں کے باہر لایا گیا۔ سوراخ میں جانے والے افراد نے بیان کیا کہ ہم نے وہاں پر عجیب وغریب اور ہولناک مناظر کا مشاہرہ کیا ہم نے مرو عورتوں برتن اور مال ومتاع کا مشاہدہ کیا جوتمام کے تمام پھر بن چکے تھے جبکہ مرد اور عورتیں اپنے اپنے کیڑوں میں ملبوس تھے۔ بعض لوگ بیٹھے تھے اور بعض لوگ لیٹے ہوئے تھے جبکہ بعض تکیوں کے سہارے آ رام کی حالت میں نظر آئے۔جب ہم انہیں ہاتھ لگاتے تو ان کے لباس و پوشاک غبار کی طرح ہوا میں بھر جاتے تھے جبکدان کے مکانات اس طرح باتی تھے۔ جب ابوموی نے مہدی کوان تمام حالات و واقعات على خبر كيا تو علاء اس خبر سے حيران وسششدر ره گئے چنانچه امام موی کاظم علیہ السلام کوعراق آئ کے لیے پیغام روانہ کیا گیا۔ جب آپ سے ان تمام حالات کے بارے میں سوال کی لیا تو آپ نے 'گریہ فرمایا اور بتایا کہ سے قوم عاد کی باقیات میں خدا کا قہر وغضب ان بینازل ہوا تھا' اور وہ اینے مکانوں اور عمارتوں سمیت زمین میں جنس گئے۔ یہ لوگ ''اصحاب احقاف'' ہیں۔ یو جھا گيا حقاف كيا ہے؟ آپ نے فرمايا: احقاف ريت كو كہتے ہيں۔



ANGLES.

## قوم شمودً کی داستان

كَذَّبَتُ ثَمُونُهُ بِالنُّفُرِ.

"قوم خمود نے ڈرانے والے (پیغبروں) کو جھٹلایا۔"

پروردگار عالم نے قوم نوح اور قوم عاد کی عبرتاک داستانیں ان کے اسباب اور حالات اور ان اقوم کی ہلاکت کی وجوہات بیان فرمانے کے بعد ایک تیمری داستان جوقوم شمود کے بارے میں ان کے پیغیر صالح کی جانب اشارہ فرمارہا ہے تاکہ مزید عبرت کے حصول کے لیے راہ ہموار ہو سکے۔

امت مردومه

گو که پغیر آخر الزمان خاتم انبیاء و مرسلین حضرت محرمصطفی کی امت کو

امت مرحومہ نے تعبیر کیا جاتا ہے۔ اس کی ایک وجہ یہ ہے کہ اس امت پر رحم کیا گیا ہے کیونکہ یہ آخری امت ہے زمانہ کے حساب سے نیز یہ کہ جو سابقہ اقوام پر شختیاں اور تکالیف وارد ہوئیں جیں وہ ان کے بارے میں واقف جیں اور اس بات کا خیال کرتے ہیں کہ اپنے آپ کو ان جیسا نہ بنا کیں۔ نیز یہ بات بھی قابل غور ہے کہ قوم کرتے ہیں کہ اپنے آپ کو ان جیسا نہ بنا کیں۔ نیز یہ بات بھی قابل غور ہے کہ قوم شمود کو اصحاب جر بھی کہا گیا ہے کیونکہ سورہ مبارکہ جمر میں اس قوم کا اس نام سے تذکرہ کیا گیا ہے۔

ممودسام كخرزنداور يغيبرصالح عليه السلام

محود عربوں کا ایک قبیلہ تھا جو تجاز و شام کے علاقوں میں رہائش پذیر تھے۔ اس قوم کی وجہ تسمیہ یہ ہے کہ تمود نامی شخص جو سام بن نوح علیہ السلام کے پوتوں میں سے منسوب تھا اور ان کے پوتوں میں اس کا شار ہوتا ہے بیدلوگ اصحاب حجر کے نام سے مشہور ہیں کیونکہ حجر کا علاقہ قوم شمود کا محل سکونت تھا۔

خدا نے اس قوم کی ہدایت کے لیے صافح علیہ السلام نامی ایک پیغیمرکا (جو اس قوم کے ایک فرد تھے) انتخاب فرمایا۔ رسول اللہ کے متقول ایک روایت کے مطابق پروردگار عالم نے حضرت صالح علیہ السلام کو سولہ سال کی عمر مبارک میں اپنا پیغیم منتخب فرمایا اور اس روایت کی رو سے قوم صالح نے ستر بت اپنے کیے تراشے ہوئے تھے۔ جبکہ حضرت صالح علیہ السلام ان لوگوں کو ان بتوں کی بوجا پائ سے منع فرمایا کرتے تھے اور انہیں اچھے اعمال اور خدائے واحدہ لاشریک کی عبادت کی جانب فرماتے تھے۔

حضرت صالح عليه السلام ايك سوجين ١٢٠ سال تك اس وحثى قوم ك

رہنمائی فرماتے رہے اور یہ قوم عاد کی مائند اس درجہ نخوت و غرور میں مبتلا تھی کہ حضرت صالح علیہ السلام سے کہا کرتے تھے کہتم بھی ہماری طرح کے ایک انسان ہو لہذا ہم تمہاری پیروی کیوں کریں اور تمہاری دعوت کیوں قبول کریں؟ کیا تمہارے پاس بہت زیادہ مال و متاع ہے؟ یا تم اچھی شہرت کے حامل ہو۔ مجموعی طور پر اس برعمل اور گراہ قوم نے خدا کے رسول علیہ السلام پر جھوٹ کا بہتان باندھا۔

"نذر" لفظ نذر کا صیغہ جمع ہے اور اگر نذر کا مفہوم پیغیر سمجھا جائے تو اس کا مطلب پیغیران لیعنی بہت ہے پیغیر یا کئی پیغیر" ظاہر ہے کہ اگر کوئی شخص بیہ سوال کرے کہ قوم شہور کے پیغیر لیعنی حضرت صالح علیہ السلام تو ایک ہی فرد سے پھر کس وجہ ہے ان کا ذکر جمع کے صیغہ میں کیا گیا ہے؟ اس کا جواب بیہ ہے کہ ایک مرسل یا پیغیر کا جھٹلا نا در حقیقت تمام پیغیروں کو جھٹلانے کے مترادف ہے کیونکہ تمام انبیاء و مرسلین کی دعوت تو حید پر ایمان اور برائیوں سے کنارہ کئی پر مرکوز رہی ہے۔ مرسلین کی دعوت تو حید پر ایمان اور برائیوں سے کنارہ کئی پر مرکوز رہی ہے۔ اور اگر "نذر" لفظ" انذار" کا صیف جمع ہوتو اس کا مفہوم حضرت صالح علیہ

السلام کی جانب سے ڈرانا دھمکانا جے ان کی قوم جھٹا تی رہی۔

فَقَالُوا اَبَشَرِ مِنَّاوَاحِدًا نُتَّبِعُهُ إِنَّا إِذَا لَّفِي ظَلْلِ وَ سُعُرٍ.

"تو کہنے گے پہلے ایک آدی کی جو ہم میں ہے ہو اس کی بیروی کریں تو ہم مراہی اور دیوائلی اور آتش میں بڑ گئے۔"

حفرت صالح علیہ السلام فرماتے تھے اگر میری پیروی نہیں کرو گے تو عذاب کی لییٹ میں آجاؤ گے۔ وہ جواب میں کہتے کہ اگر ہم تمہاری پیروی کریں

گے تو ہم مراہی اور آ گ سے قرار پائیں گے۔

یہ نادان اور انجام سے بے خرقوم صال سید اللام پرتین اعتراض کر رہی

تھی۔ پہلا یہ کہ پیغیر بشرنہیں ہونا چاہے بلکہ فرشتہ ہو دوسرا اعتراض میں تھا کہ ایک ایسا انسان جو بچینے سے ہمارے ساتھ رہا ہوائے خلعت پیغیبری کیونکر حاصل ہو؟ اور ان کا تیسرا اعتراض میں تھا کہ حضرت صالح یک و تنہا تھے اور انہیں کوئی شہرت ومعرفت حاصل نہیں ہے۔

کیا انس بشر فرشتہ کو برداشت کرسکتا ہے؟

انجام سے بے خبر ان لوگوں کا جواب یہ تھا کہ اگر پیغمبر فرشتہ ہو انسان دہشت زدہ ہو جائے کو کلے وہ اس کی جنس سے نہیں ہے۔ دعوت و تعلیم کے لئے پیغمبر اور قوم میں انست کا ہونا نہا ہے ضروری ہے۔ چنانچہ جب انسان بشر ہوتو وہ فرشتوں سے کو کر مانوس ہوسکتا ہے؟ یقینا ایس کرنا فطرت کے منافی اقدام ہوگا۔

دوسری بات یہ ہے کہ فرشتہ ہیں ہوت ایک لمحہ کے لیے بھی برداشت نہیں کر سکنا کہ انسان بداعمالیوں اور برائیوں کے راستہ پر گامران رہے۔

وَلَوْ جَعَلْنَهُ مَلَكًا لَّجَعَلْنَهُ رَجُلاً وَلَلْبَشُنَا عَلَيْهِمُ مَا يَلْبِسُوْنَ. (الانعام\_٩)

"طالانکہ ہم اگر فرشتہ کو نبی بناتے تو آخر اس کو بھی مرد کی صورت بناتے اور جوشبہات بیالوگ کر رہے ہیں وہی شبہات گویا ہم خود ان پراس وقت بھی اوڑھا دیے۔"

مزید برآں ملک دوسرے عالم کی مخلوق ہے اور انسان اس کو دیکھنے کی طائت نہیں رکھتا۔ اس کو دیکھنے کے لیے برزخی اور ملکوتی آئے کی ضرورت ہوتی ہے۔ حضرت ختمی مرتبت مو عالم بشریت کے طاقتور ترین مقام پر فائز ہیں اور بالاترین روحانی مدارج کے حامل بیں آپ نے بھی حضرت جبرئیل علیہ السلام کو اپنی اصلی شکل میں صرف دو بار مشاہدہ کیا تھا اور اس عظیم روحانی طاقت کے نظارے سے آپ برغشی طاری ہو گئی تھی۔ چنانچہ عام حالات میں حضرت جبرئیل علیہ السلام اپنی حقیقتی جسامت اور ہیبت سے کہیں چھوٹے اور خوبصورت ہو کر آپ کے سامنے ظاہر ہوا کرتے تھے۔

حضرت مریم سلام الله علیها میں روں پھو تکنے کی حالت کے بارے قرآن میں ارشاد ہوتا ہے:

فَتَمَثُّلُ لَهَا بِشَرًا سَوِيًّا.

"" تو وہ اچھے فاصے آ دمی کی صورت بن کر ان کے سامنے آ کھڑ ا ہوا۔"

غيب برايمان

ابھی تک دیئے گئے جوابات قطع نظر آگر ہے بات طے ہو جائے کہ پیغیر کو ملائکہ میں سے ہونا چاہیے پی غیبر کو ملائکہ میں سے ہونا چاہے پی غیب پر ایمان کا کیا ہے گا جب انسان کو یہ معلوم ہو جائے کہ پیغیر بھی فرشتہ ہے اور عالم غیب کی مخلوق ہے تو عالم غیب کا تو اسے مشاہدہ حاصل ہو گیا اور اس طرح ایمان بالغیب کا کوئی مفہوم باقی نہیں رہتا بلکہ صرف ان لوگوں کے لیے کار آ مد ہو گا جھوں نے ایک لحاظ سے انہیں نہ دیکھا ہو۔

توبہ کا دروازہ موت کی آخری گھڑی تک کھلا ہے

رسول خدا " سے ایک حدیث منقول ہے کہ تو بہ آ تھوں کے سامنے سے پردہ ہٹانے سے قبل کے لیے تک قابل قبول ہے "قبل ان یعابن" یعنی ملک الموت کو

د کھنے ہے قبل کین جب اے معلوم ہو جائے کہ اب اسے جانا ہی ہوگا اس لمحہ تو بہ کا کوئی فائدہ نہ ہوگا جیسا کہ فرعون نے پانی میں ڈو بتے ہوئے کہا تھا کہ میں اس خدا پر ایمان لایا جس پر بنی اسرائیل ایمان لائے لیکن اس کے منہ پر تالے لگائے جا چکے تھے۔ اب کیا فائدہ ابھی چند کمجے پہلے بغاوت کی راہ اختیار کی ہوئی تھی اور فساد کرنے والوں کے گروہ میں شامل تھا۔

قَالَ امَنْتُ اللهُ لا إلهُ إلا الَّذِي آمَنْتُ بِهِ بَنُو السُرَائِيلُ وَالْا مِنْ الْمُسْلِقِينَ.

" کہنے لگا کہ جس خدا پر بن اسرائیل ایمان لائے ہیں میں بھی ان پر ایمان لاتا ہوں اس کے سواکوئی معبود نہیں اور میں اس کے فرمانبردار بندوں میں سے ہوں "(سورہ یونس: ۹۰) اب کیا فائدہ۔ ابھی تو کچھ کھوں پہلے بخاوت اور کفر کا راستہ اختیار کئے ہوئے تھا اور فساد کرنے والول میں شامل تھا۔

آ لُنُنَ وَقَدُ عَصَيْتَ قَبُلُ وَكُنْتُ مِنَ الْمُفْسِدِيْنَ. الله عَلَيْهِ وَالله عَلَيْهِ وَالله عَلَيْهِ و "اب مرنے کے وقت ایمان لاتا ہے عالانکہ تو اس سے پہلے نافر مانی کر چکا اور فسادیوں میں سے تھا۔ "(سورہ یونی: ۹۱) ان سب باتوں سے قطع نظر اجمالی طور پر سے بتاتے چلیں کہ جن لوگوں کے پاس کوئی بہانہ نہیں ہوتا اور بفرض محال اگر فرشتہ انسانوں کی راہنمائی کے لیے بھیجا جاتا اس صورت میں بھی وہ اس فتم کے اعتراض اور بہانے فرشتے کے سامنے بھی چیش کر دیتے۔ بغیر کو ہم لوگوں میں سے نہیں ہونا چاہیے

وررا اعتراض جو حضرت صالح " کے خلاف کیا گیا وہ یہ تھا "ابشر منا" صالح تو ہم میں ہے ہی ہے اس نے بچین ہے ہمارے ساتھ پرورش پائی ہے۔ یہ کیونکر ممکن ہے کہ ہم میں ہے ہی ایک انسان اور ہمارے قبیلہ کا ایک فرد رسالت کے لیے نتخب کر لیا جائے؟ کیونکہ ہم اور صالح علیہ السلام ایک ہی جنس ہے ہیں اور ایک قبیلے کے افراد ہیں۔ ہم یہ بات کس طرح قبول کریں کہ پنجمبر جن و بشر میں ہے جو چنا نچے پنجمبر کی اور مقام ہے آنا چاہے۔

پغیر صاحب حقیت برے مشہور قبلے کا فرزہیں ہے

تیرا اعتراض یہ قا کہ صالح علیہ السلام یکہ و تنہا ہیں للبذا ہم ایے خص کے کوں تابع ہوں۔ پیغیر کے ساتھ کی افراد اور بردا خاندان ہونا چاہے۔ یہ احمق اور نادان اوگ ایے گمان کرتے تھے کہ پیغیری بھی ظاہری مال و دولت اور جاہ وحشمت کا بی نام ہے۔ وہ اس چیز سے بے خبر تھے کہ روحانیت اور معنویت کا اس قتم کی چیز وں سے کوئی واسط نہیں ہوتا کیونکہ جاہ وحشمت اور روحانیت دو الگ الگ چیزیں ہیں۔

حضرت موی بن عمران گذریے تھے ان کے پاس بھیر بکریوں کو ہانکنے کے لیے ایک عصا 'گذریوں کا لباس اور تعلین تھے جب آپ کوفرعون کو دعوت دینے کے لیے جانے کا حکم ہوا تو آپ نے عرض کیا

"پروردگار عالم! میں یکہ و تنہا اور گذریے کی صورت میں فرعون سے ملاقات کے لیے کوئر جاؤں گا؟ صدائے رہی آئی کہ اگر ہمارا یہ ارادہ بن جائے تو

ہم تمہیں اس قتم کی خلعتوں اور زینوں ہے آ راستہ کر سکتے ہیں جو فرعون کے تمام گھر انوں میں موجود نہ ہوں لیکن آپ کو ای حالت میں فرعون کے پاس جانا ہوگا کیونکہ تمہاری زینت تقوی ہے۔

چنانچ حضرت موی علیہ السلام ای گذریے کے حلیہ میں فرعون کے دربار میں تشریف لے گئے۔ اس کے بعد کے واقعات بھی آپ نے ضرور پڑھے یا سنے ہوں گے کہ آپ نے کس طرح فرعون کے جاہ وجلال کو خاک میں ملا دیا تھا۔

انبیاء کی ظاہری قوت اور بندوں کے اختیارات

اگریہ بات فرض کر لی جائے کہ پیغیر کو ایک عظیم لفکر اور غیر معمولی طاقت کے ساتھ لوگوں کی ہدایت کے ساتھ لوگوں کو طاقت کے زور پر خدا کے حضور جھکنا پڑے گا اور یہ امر لوگوں کے اختیارات کے منافی ہے۔ حضرت علی علیہ السلام نہج البلاغہ کے ایک خطبہ میں فرمانے دیں اگر خدا کی یہ مثیت ہوتی کہ انبیاء کو مال و جاہ اور طاقت کے ہمراہ مبعوث بہ رسال فرماتا تو وہ اپنے انبیاء کو تمام کا نات کے گنیوں اور دفینوں سے سرشار فرما دیتا تا کہ وہ لوگوں کو اپنی جانب دعوت دے تمام درندوں اور شیروں کو نبیوں کے لیے منز فرما دیتا کین اس کا نتیجہ یہ دکتا کہ نبوت کی کوئی حیثیت باتی نہ رہتی اور ناپید ہو جاتی۔

خدانہ کرے کہ لوگوں کو نماز پڑھنے کے لیے مجبور کیا جائے اور وہ نماز کو جبراً ادا کریں۔ اگر اِجباری رکوع و جود کی کوئی قیمت ہوتی تو چوپائے تو ہمیشہ حالتِ رکوع ہی میں رہتے ہیں اور ایک جانور تو ہر حالت میں مجدہ ریز رہتے ہیں اور اگر وہ یہ چاہتا کہ کی مخلوق کو جرا قیام پر مجبور کرے تو نباتات اور ورخت ہمیشہ حالت

قیام پر بی قائم رہتے ہیں۔

لیکن خدا کا ارادہ یے تھرا کہ انسان بااختیار ہو۔ وہ واجبات کوترک کرنے یا چھوڑنے پر قادر ہے جبکہ اپنے ہی اختیار سے حالت قیام میں بارگاہ الہی میں اپنے گناہوں کے لیے مغفرت کا طالب ہوسکتا ہے اس طرح وہ اپنی قید خواہش کو تو ڈ کر اور اپنا گرم بستر چھوڈ کر سحری کے وقت بارگاہ الہی میں حاضر ہوکر امید و رجاء کی حالت میں تضرع وزاری میں مصروف ہوسکتا ہے۔

تَتَجَا فِي جُنُوبَهَمُ عَنِ الْمَضَاجِعِ يَدُعُونَ رَبَّهُمْ خَوُفًا وَّ طَمَعًا.

"رات کے وقت ان کے پہلو بسر ول سے آ شانہیں ہوتے اور عذاب کے خوف اور رفت کی امید پر پروردگار کی عبادت کرتے ہیں۔"

الغرض جو اعتراض حضرت صالح علیہ السلام کے خلاف کیا جاتا تھا لیعنی
آپ اکیلے ہیں یہ ایک غلطی اور شبہ ہے اس کی وجہ یہ ہے کہ بیدلوگ نبوت کے نظام
اور دنیاوی حکومتوں کے نظاموں کو ایک تر از و میں ماپتے تھے۔ چنانچہ وہ کہتے تھے اگر
ہم اس کی باتوں میں آ جا کیں تو ہم گراہی اور دیوائگی کا شکار ہو جا کیں گے۔
"سعو" کے معنی جنون اور دیوائگی ہے۔ وہ لوگ حضرت صالح کی باتوں کو
انہیں کی طرف لوٹا دیتے تھے۔ آپ فرماتے تھے اگر تم میری پیروی نہ کرو گے تو
گراہی کا شکار ہو جاؤ گے۔ وہ بھی کہتے تھے اگر ہم حضرت صالح کی پیروی کریں

ءَ ٱلْقِيَ الذَّكُرَ عَلَيْهِ مِنُ ' بَيْنِنَا.

گے تو گراہی اور دیوائلی کے شکار ہو جائیں گے۔

"کیا ہم سب میں ہے بس اس پر وقی نازل ہوئی ہے۔"

"ذکر" کے معنی ہیں" یاد" لیکن یہال پر بید لفظ وسیع تر مفہوم میں استعال

ہوا ہے اور اس کے معنی ہیں آسانی کتاب وحی الہی اور رسالت کی تعلیمات اور احکام

کے۔

قوم صالح کے لوگ کہتے تھے ہمارے درمیان ایسے افراد بھی ہیں کہ صالح سے بالاتر حیثیت کے حامل ہیں کیا ای پر ذکر نازل کیا گیا ہے؟

بَلُ هُو كَذَّابٌ أَشِرُ.

"بلكه بيتو بوالجهونا تعلى كرنے والا ب

"يا حمر أبهم آپ كى تقىدىق كريل كے كيونكه آپ كا برعمل قول اور فعل

یچائی اور صداقت کا نمونہ ہے۔ چنا نچہ آپ نے ابتداء میں ان سے اقرار لیا بعد میں فرمایا میں تمہیں عذاب اللی سے خردار کرتا ہوں کیونکہ تم مشرک ہواس لئے کلمہ " لاالله الا الله" (اللہ کے سواکوئی اور معبود نہیں) کا اقرار کروتو فلاح پاؤ گے اور اپنی مراد حاصل کرو گے۔ اس موقع پر ابولہب نے آپ کو ہڈیوں اور پھروں کا نشانہ بنایا اور کہا کہ یہ دیوانہ ہوگیا ہے۔ اس کے بعد دوسر نے لوگ بھی آپ پر مختلف ہمتیں لگانے گئے کی نے آپ کو جادوگر کہا اور کی نے آپ کو شاع مظہرایا۔

خیراب بے اصل موضوع کی جانب لوٹے ہیں۔ قوم صالح علیہ السلام نے اپنے پیغیر کے بار کے میں کہا کہ بیدانہائی جھوٹا ہے۔

دوسری تہت جو ان لوگوں نے حضرت صالح " پرلگائی وہ خودخواہی اور تعلیٰ کی تھی وہ کہنے گئے کہ صالح علیہ السلام جاہ و جابال اور مقام وشہرت کے طلبگار ہیں وغیرہ 'وغیرہ 'طالانکہ انبیاء علیم السلام نے دنیا میں ہمیشہ زئد کی راہ اختیار کی ہے اور مال و متاع سے کی قتم کی رغبت نہ رکھی۔

نج البلاغہ میں حضرت امیر المونین علی علیہ السلام سے انبیاء و مرسلین علیم الصلوۃ والسلام کے حالات کے بارے میں ایک خطبہ منقول ہے اس خطبہ میں آپ فرماتے ہیں کہ حضرت موی بن عمران علیہ السلام نے اس قدر ریگتان کی سبزیاں تناول فرمائیں کہ آپ کے شکم مبارک کی کھال سے سبزی نمایاں طور پر نظر آنے گئی۔ حضرت عیسی علیہ السلام کھے میدانوں اور صحراؤں میں زندگی بسر فرماتے تھے۔ آپ حضرت عیسی علیہ السلام کھے میدانوں اور صحراؤں میں زندگی بسر فرماتے تھے۔ آپ عائد کی روثنی سے چراغ کا کام لیتے تھے۔ آپ کے اہل وعیال نہ تھے۔

حضرت محمد مصطفیٰ " کی زندگی زمد و تقویٰ کا نمونہ تھی

رسول خداً ایک روز حضرت عائشہ کے کمرے میں داخل ہوئے وہاں ایک جاذب نظر پردہ آویزال تھا آپ نے فرمایا:

کہ اس پردہ کو اتار دو کیونکہ یہ مجھے دنیا کی طرف راغب کرتا ہے۔

نیز حضرت علی علیہ السلام فرماتے ہیں کہ رسول خدا کے بھی سیر ہوکر کھانا تاول نہ فرمایا این پر این نہ در کھی۔ مکان نہیں بنایا عالانکہ اگر چاہتے تو سونے کا مکان تیار کر سکتے تھے۔ آپ کے بیت الشرف کی دیواریں کھجور کے درخت کی لکڑیوں سے تیار کی گئی تھیں اور اس کی حجت کھجور کے چوں سے بنائی گئی تھی۔ حضور پاک کا اپنے آپ کو معاشرے کے کمزور ترین افراد کے برابر سجھتے تھے۔ اس طرح دیگر انبیاء و مرسلین علیم الصلو ہ والسلام بھی پنے اپنے دائرہ کار میں ایسے ہی اوصاف کے حال تھے۔ چنانچہ صالح علیہ السلام پر اس فتم کی صفات سے متصف ہوتے کے حال تھے۔ چنانچہ صالح علیہ السلام پر اس فتم کی صفات سے متصف ہوتے ہوئے جاہ طبی کی تہمت لگائی جا رہی تھی۔

ا بے عیوب اور برائیال دوسرول سے منسوب کنا

اس بات کا آپ نے بھی مشاہدہ کیا ہوگا کہ بعض فاسق و فاجر اور بدهمل لوگ اپنے اندر پائی جانے والی برائیوں اور برے افعال کو دوسروں سے نسبت دیتے ہیں۔ کیونکہ حضرت شمود کی قوم بذات خود بے انتہاء خود خواہ خود غرض مغرور اور شہرت وعزت بیند تھی۔

ای لئے اپنے ذاتی صفات کو حضرت صالح علیہ السلام سے نبیت دیتے تھے۔ چنانچہ اگلی آیہ کمبار کہ میں خدا کا ارشاد ہوتا ہے سَيَعُلَمُونَ غَدًا مِنَ الْكَذَّابُ الْأَشِرُ.

"ان كوعفريب كل عى معلوم موجائ كاكدكون بدا جموا تكبر

كرنے والا ہے۔"

"غداً" كمعنى بين "كل" يهال بركل سے مراديا تو عذاب كے نازل ہونے كا دن يا كھراس سے مراد روز قيامت ہے۔

قوم شمود سے کہا جا رہا ہے کہ اس وقت جو تہمت بھی لگانا چاہو لگا لولیکن میہ جان او کہ عنظریب میرے افعال و اعمال سے پردہ اٹھایا جائے گا اور تکبر کرنے والے اور جاہ و منصب کے طلبگار چیونٹیوں کی شکل میں انتہائی ذلت وخواری کے عالم میں محشور کئے جا کمل گے۔

# صالح عليه السلام كى اوتثنى

إِنَّا مُرْسِلُولِ النَّاقَةَ فِيْنَةً لَّهُمْ فَارُ تَقِبُهُمْ وَاصْطَبِرُ.
"ا عال "المحمم ان كى آزمائش كے ليے اوْمُنَى جَيجِةِ والے بين "تو تم ان كو ديكھتے رہواور (تھوڑا) صبر كرو-"

علامہ مجلسی نے بحار الانوار میں حضرت محمصطفی ہے ایک متند روایت نقل کی ہے جس کا خلاصہ کچھ یوں ہے کہ حضرت صلح علیہ السلام سوسال کی عمر تک اپنی قوم میں دعوت کا فریفنہ انجام دیتے رہے قوم محمود نے آپ کے خلاف کی تہمیں لگا کیں 'بے شار اذبیتیں اور تکلیفیں پہنچا کیں اور ان سب بدسلوکیوں کے ساتھ ساتھ آپ کی دعوت اور رسالت کی بھی تصدیق نہ کی۔ آخر کار آپ ول برداشتہ ہو گئے اور اپنی قوم کو مخاطب کرتے ہوئے فرمایا:

کہ آؤیہ کام کرتے ہیں کہ میں تمہارے بتوں سے کوئی حاجت طلب کرتا ہوں اگر میری حاجت روائی ہو گئ تو میں اپنی اس دعوت سے دست بردار ہو جاؤں گا اور تمہارا علاقہ چھوڑ دوں گا' لیکن اگر تمہارے بتوں نے میری حاجت پوری نہ کی تو تم مجھ سے کی حاجت کی بر آوری کے لیے کہنا' میں اس کو پورا کرنے کے لیے اپنے خدا سے رجوع کروں گا اگر تمہاری حاجت کو میرے خدانے پورا کر دکھا یا تو تم بت پرتی سے کنارکش ہو جانا اس بات پر قوم خموڈ نے کہا:

"بيتو منصفانه فيصله بمين تمهارى بات قبول ب البته بهليم ممارك بتول ب البته بهليم ممارك بتول سے كوئى حاجت طلب كرو۔"

چنانچہ اس کام کے لئے ایک عید کا دن مقرر کیا گیا۔ ثمود کی قوم نے اپنے تمام بنوں کو انتہائی تزک و اختشام اور احترام کے ساتھ اپنے کندھوں پر رکھااور لے کر گھروں سے باہر نکل گئے۔ وہ ضبح ہوتے ہی ریگستان میں کھلے آسان کے پنچ بنوں کے ساخے رتھ کر گھروں سے باہر نکل گئے۔ وہ ضبح ہوتے ہی ریگستان میں کھلے آسان کے پنچ بنوں کے خوشنودی حاصل بنوں کے ساخے رتھ کر حکیں۔ پھر دو پہر کے بعد انتہائی راز و نیاز کے بعد بنوں سے مخاطب ہوتے ہوئے کہا:

اے مارے دیوتاؤ!

آج ہمیں تہاری مدد کی سخت ضرورت آن پڑی ہے صالح "جو حاجت تم سے طلب کرے وہ پوری کر دینا۔

صالح علیہ السلام بھی سب سے بڑے بت کے سامنے آگئے اور اسے آواز دی لیکن اس نے کوئی جواب نہ دیا۔ بعد ازاں آپ دوسرے بت کے پاس گئے اور اسے بھی آواز دی لیکن اس نے بھی کوئی جواب نہ دیا۔

چنانچہ صالح علیہ السلام نے فرمایا کہ یہ بات کو سنتے تک نہیں۔ قوم ثمود کے لوگ اپنے بتوں کے قریب آئے اور انتہائی عاجزی کے ساتھ اپنی پیشانیوں اور چہروں کو خاک پر رگڑتے ہوئے دیوتاؤں سے مخاطب ہوکر کہا:

" ہمیں صالح علیہ السلام کے سامنے شرمسار نہ کرو۔ صالح علیہ السلام نے

ایک بار پھر ان کے بنوں کو صدا دی لیکن کوئی جواب نہ ملا۔ تیسری بار قوم ثمود کے لوگوں نے اپنے دیوتاؤں کے سامنے بہت زیادہ گریہ وزاری کی لیکن بے سود۔ حضرت صالح علیہ السلام نے لوگوں کو بلند آ واز سے مخاطب ہو کر فرمایا:

''دن کا اختتام ہو چکا ہے کیکن تمہارا دعویٰ سچا ٹابت نہیں ہوا اور بتوں نے آخر تک کوئی جواب نہیں دیا۔''

> پھر حفرت صالح عليه السلام نے اپني قوم سے فرمايا: "اب تم لوگ جو حاجت رکھتے ہو مجھے اس سے آگاہ کروتا که میں اپنے خداسے اس حاجت کوطلب کروں ۔"

قوم ثمود نے اس کام کے لیے سر ۲۰ آدمیوں کو منتف کیا اور کہا کہ یہ ہمارے نمائندہ ہیں سو جو یہ چاہیں گے اگر آپ وہ پورا کر دکھا ئیں تو ہم آپ کی صدافت پر ایمان لے آئیں گے۔ صالح علیہ البلام نے ان لوگوں سے ایک بار پھر اقرار لیا کہ کیا ان کا مطالبہ تم سب لوگوں کا مطالبہ ہے؟ اور اگر یہ مطالبہ پورا ہوگیا تو کیا تم ایمان لے آؤ گے؟ سب نے ایک آواز ہوکر اثبات میں جواب دیا۔ آپ نے ان لوگوں سے فرمایا:

"تہاری کیا حاجت ہے؟"

انہوں نے باہمی مثورہ کے بعدید فیصلہ کیا کہ صالح علیہ السلام سے ایک ناممکن مطالبہ کیا جائے۔ لہذا قوم شمود کے منتخب افراد اپنے پیغیر کو ایک ایسے پہاڑ کے قریب لے آئے جس میں کوئی دراڑ بھی نہتی۔ وہ صالح علیہ السلام سے کہنے لگ کہ اپنے ضدا سے کہو کہ یہ پہاڑ افٹنی کا ایک بچہ پیدا کرے جو مادہ ہو اس کے بال مرخ رنگ کے ہوں اور بیٹ میں دس مہینہ کا بچہ ہو۔ اور اس کے دونوں کانوں کا مرخ رنگ کے ہوں اور بیٹ میں دس مہینہ کا بچہ ہو۔ اور اس کے دونوں کانوں کا

درمیانی فاصلہ ایک میل کے برابر ہو۔ یہ نادان اور انجام سے بے خبر تو م یہ نہیں جانی سے کہ اس ذات کے لئے جو علی کل شیء قدیو ہے اس قتم کی مخلوق کو پیدا کرنا کے مشکل نہیں بلکہ اس کی عظیم ذات کی عظمتوں کا احاطہ ممکن ہی نہیں۔اس قادر مطلق کے لئے یہ بات کوئی معنی ہی نہیں رکھتی کہ پہاڑ اوٹی کا بچہ جنے یا ایک اور پہاڑ کو پیدا کر دے۔ انسان کی پیدائش جو ایک نظفہ سے تشکیل پاتی ہے اور شم مادر میں مختلف مراحل طے کرتے ہوئے ایک مکمل انسان کی شکل اختیار کر پاتی ہے کیا یہ کوئی معمولی بات ہے؟ ''الْعَظُمَةُ لِلْهُ" بہر حال قدرت مطلقہ الہیے کے لئے کسی بھی کام کا کرنا ناممکنات میں جنیں ہونا۔

#### بہاڑ سے اونٹنی کا بچہ پیا ہونا

یکا یک بہاڑ سے چیخ کی آواز آئی اس طرح جیسے کوئی حاملہ عورت دردزہ کی حالت میں چیخ رہی ہو۔ سب سے پہلے اونٹی کا سر نمودار ہوا ، پھر پوری اونٹی نمودار ہوا ، پھر پوری اونٹی نمودار ہوا تو قوم صالح کی جانب سے ہوئی ، وہ جگالی کر رہی تھی۔ جب اونٹی کا مکمل جم ظاہر ہوا تو قوم صالح کی جانب سے معین کردہ تمام کی تمام شرطیں اس میں موجود تھیں۔ لوگ جران تھے اب انہوں نے صالح علیہ السلام سے مطالبہ کیا کہ اپنے خدا سے کہو کہ یہ فوراً بچہ جنے دحفرت صالح علیہ السلام نے ان کا یہ مطالبہ بھی قبول کیا اور خدا سے اس امر کے لیے التجا فر مائی۔ اور غذا سے اس امر کے لیے التجا فر مائی۔ اور غذا سے نی قوم کو مخاطب کرتے ہوئے فرما یا:

"اب تو میری رسالت کی تصدیق کرتے ہونا ؟وہاں پر موجود تمام افراد نے کہا: آپ کی رسالت پر ایمان لاتے ہیں اور مجزہ کی صداقت کا اقرار کرتے ہیں۔ آپ نے ان سر (۷۰) آدمیوں سے فرمایا کہ والیس لوٹ جاؤ اور اپنی قوم کے لوگوں کے سامنے یہ مجزہ بیان کرو تا کہ وہ بھی نبوت کی صدافت کا اقرار کریں ۔ ان سر (۷۰) افراد میں سے چونسٹھ (۱۳۷) تو راستے میں اپنے وعدے سے پھر گئے اور کہنے گئے کہ یہ جادو ہے لیکن باتی چھ آدی اپنے ایمان اور وعدے پر قائم رہے۔ اِنَّا مُونْسِلُو النَّاقَةَ فِیْسَةً لَّهُمُ.

"اے صالح" ہم ان کی آزمائش کے لیے او ٹنی بھیج والے

يں۔''

"فِتْنَةً" كِمعنى بين آزمائش .... يه عجيب وغريب آزمائش تقى -

"فَارْ تَفِيهُهُمْ" تو تم ان و کھتے رہو کہ یہ لوگ اس اونٹی کے ساتھ کیا سلوک کرتے ہیں۔ یہ اونٹی جو خدا کی نشانیوں میں سے ایک نشانی ہے و کھنا اس کے ساتھ کیا رویہ اختیار کیا جاتا ہے۔ اس میں کچھ شک نہیں کہ یہ تمام مخلوقات خدا کی نشانیاں اور آیات ہیں۔لیکن یہ اونٹی چونکہ مجزہ کے طور پر پیدا کی گئی تھی اس لیے یہ ایک خاص اور عجیب نشانی قرار دی گئی ہے۔

چشے سے پانی لینے کی باری کا تعین

قوم شمود کے یہاں ایک چشمہ تھا جہاں سے وہ دن کو پانی حاصل کرتے تھے۔ انہیں تھم ملا کہ ایک روز چشمہ سے تم لوگ پانی استعال کرو گے اور دوسرا روز اونٹنی کی سیرابی کے لیے مقرر تھا۔ اس دن اونٹنی چشے کا تمام پانی پی کرختم کر دیتی تھی اور اس کے بدلے قوم کے لوگوں کو اتنا دودھ دیتی تھی کہ قوم خمود کا ہر فرد اس کے دودھ سے استفادہ کرتا۔

وَنَبِّنَهُمُ أَنَّ الْمَآءَ قِسْمَةٌ بَيْنَهُمُ كُلُّ شِرُبٍ مُحْتَضَرُ.
"اور ان كو خركر دوكه ان كے درميان پائى كى بارى مقرركر دى
گئ ہے ہر ايك (بارى والے)كو اپنى بارى بر حاضر ہو نا
چاہيے۔"

یعنی چھے کا پانی ایک روز قوم ثمود کے لوگوں اور ان کے مویشیوں کے زیر استعال رہتا تھا اور ایک روز میں پانی صرف اونٹنی کے لیے مخصوص کیا گیا تھا۔

"کُلُّ شِوْبِ مُحْتَضَوْ یعنی باری باری گویا باری مقرر کر دی گئی تھی انترب" کے معنی ہیں باری اور لفظ شرب کے معنی ہیں باری اور لفظ شرب کے بعد لفظ "مُحْتَضَوْ "مُحْتَضَوْ "مقرر کر دینا ہے لیعنی اونٹنی اور قوم کے لوگ اپنی اپنی باری پر چشمہ کے پانی سے فائدہ حاصل کریں۔ اب بیم معمول بن گیا تھا کہ ایک دن اونٹنی آ کر چشمے کا سارا پانی پیتی اور سراب ہو کر چلی جاتی۔ وہ اس کے بدلے میں پوری قوم کی دودھ کی ضرورت پوری کرتی تھی۔ اور دوسرے روز قوم شمود کے لوگ پانی سے فائدہ حاصل کرتے۔ یہاں کرتی تھی۔ اور دوسرے روز قوم شمود کے لوگ پانی سے فائدہ حاصل کرتے۔ یہاں تک کہ اس قوم کے بعض لوگ کہنے گئے کہ یہ اونٹنی بھارے چشمے کا تمام پانی کیوں کی جاتی ہوں کے مطابق اس اعتراض کے جواز میں ایک وجہ یہ بیان کی گئی جاتی ہوں کہ جس روز اونٹنی کی پانی پینے کی باری نہیں ہوتی تھی اس روز بھی اونٹنی اس مقام پر قیام کرتی ہے اور کئی بھی مویش یا بھیٹر بکریوں کے مالک کو اس اونٹنی کے قریب جانے کی جرائے نہیں ہوتی۔

اس قوم میں 'قدار' نای ایک شخص تھا' جو حد درجہ شقی القلب اور سفاک تھا اس کی شقاوت قلبی پوری قوم میں میں ہورتھی۔ نیز بیشخص بے باک ' زنا کار اور ولد الزنا تھا۔ اس شخص کا تمام جم سرخ رنگ کے بالوں سے بھر اہوا تھا اس لئے وہ "احیسر" کے نام سے قوم میں مشہور تھا۔ قوم کے لوگوں نے یہ فیصلہ کیا کہ اونٹی کو مارنے کی ذمہ داری قدار کوسونی جائے اور ''مصدع'' نامی ایک شخص کو اس کا مددگار بنایا جائے اس طرح اونٹی کو مارنے کی سازش تیار کی گئی۔

افٹنی کو مارنے کی سازش

قوم صالح في اونتن كو مارنے كے سلط ميں" صدوقہ اور عنيز ہ" نامى دو عورتوں كو اكسايا اور ترغيب دى كہ اونتى كو مارنے كى تجويز مصدع اور قدار ان كو پيش كريں۔ اور اونتى كو مارنے كى سازش كے مطابق عمل كرنے كى صورت ميں وہ ان سے بياہ رجانے كے لئے تيار ہيں۔

چنانچہ جب قدار اور مصدع ان دوعورتوں کے پاس آئے تو ان دونوں عورتوں کے پاس آئے تو ان دونوں عورتوں نے سوال کیا عورتوں نے شمگینی کا اظہار کیا ، جس پر ان بدنصیب اور کم بخت عاشقوں نے سوال کیا کہ آپ افسردہ اور اندوہناک ہیں؟ دونوں عورتوں نے کہا کہ بیداؤٹی ہمارے لیے دشواریاں پیدا کر رہی ہے اگرتم دونوں مل کر اسے مار ڈالوتو ہم تمہارے ساتھ شادی کر لیں گی۔

اونٹنی کو ہرگز اذیت نہ پہنچانا

حفرت صالح علیہ السلام مخلف مواقع پر اپنی قوم کو اس سلسلے میں تاکید کر چکے تھے کہ اس اوفیٰ کو گزند نہ پہنچانا۔ چنانچہ قرآن مجید کے سورہ مبارکہ اعراف میں

ایک مقام پرارشاد خداوندی موتا ہے:

هذه ناقَهُ الله لَكُمُ الله فَذَرُوهَا تَأْكُلُ فِي اَرُضِ الله وَلاَ تَمَسُّوهَا بِسُوْءِ فَيَا خُدُكُمُ عَذَابٌ اَلِيْمٌ. (الاعراف ٢٢)

"مشوها بِسُوْءِ فَيَا خُدُكُمُ عَذَابٌ اَلِيْمٌ. (الاعراف ٢٦)

"م فَذَا كَى (جَمِيحَى مُولَى) اوْتُنَى تَمْهارے واسط ايك مُعِزه ہے تو تم لوگ اس كو چھوڑ دو كہ خداكى زين يمن جهال چاہے چرتى تم لوگ اس كو چھوڑ دو كہ خداكى زين يمن جهال چاہے چرتى بھرے اور اسے كوئى تكليف نه پہنچانا ورنه تم وردناك عذاب على الرفقار مو جاؤكے۔ (الاعراف ٢٢٥)

چنانچہ ان ممام تر فوائد کو جو اس اوٹنی سے حاصل کرتے تھے اور حضرت صالح علیہ السلام کی ممام سفار وں اور فیحتوں کے باوجود قوم کے لوگوں کو اکسانے اور دو بدچلن عورتوں کی تجویز کے ممار میں اس اوٹنی کو مارنے کی سازش تیار کی گئے۔

فَنَادَوُا صَاحِبَهُمُ فَتَعَاطَى فَعَقَرِ.

"تو ان لوگوں نے اپنے رفیق قدار کو بلایا ہی نے پکڑ کر اونٹی کی کوچیس کاٹ ڈالیں۔"

"فَتَعَاطَى" يَعِنَ تَلُوار كُو ہِاتھ مِيں ليا (تھاما) بعض مفرول كے نزديك اس كے معنی ہمت كے بيں كيونكہ تعاطی كا مفہوم اخذ الشيء با لتكلف يعنی كى چيز كو ہمت اور جمارت كركے لينا" اور يقيناً ايے كام كے ليے جرائت وہمت اور جمارت كرنی پڑتی ہے۔ اور اگر كوئی نطقہ حرام نہ ہوتو وہ ايبا كام كرنے كے بارے ميں سوچ بھی نہيں سكتا۔

بعض مفرول کا بیان ہے کہ مصدع نے دور سے تیر چلایا جو اوٹٹی کی دونوں ٹانگول میں بیوست ہوگیا پھر قدار کو آواز دی کہ جاؤا سے مار ڈالو چنانچہ قدار

نے تلوارے اے مار دیا۔

"فعقر" چنانچہ اوٹنی کی کوچیں کاٹ ڈالیں۔اوٹنی کی کوچیں پہلے وار میں تو نہ کشیں البتہ دوسرے وار میں کٹ گئیں' اور جونہی اوٹنی زمین پرگری اوٹنی کا پچہ خوف ے بھاگ نکلا اور جس پہاڑی سے اس کی ماں باہر آئی تھی اس پہاڑی کی جانب دوڑا اور پہاڑی کی چوٹی پر جا کر تین چینیں ماریں اور رواپوش ہوگیا۔ اس واقعہ کے بعد قوم شمود نے ایک دوسرے کو خبر دی۔ چنانچہ حریص اور لا کچی لوگوں نے اوٹنی کے مکڑے اور قوم کے ہر شخص نے اس کا گوشت کھایا۔

صالح عليه السلام عيقتل كا اراده

قوم شمود نے ای کام پر آگفانہ کیا بلکہ انہوں نے قدار' مصدع اور سات دیگر افراد کو حضرت صالح علیہ السلام کو قبل کرنے کا منصوبہ سونیا۔ شمود کے لوگ کہتے تھے کہ اگر صالح "کی یہ بات تجی ہے کہ اور فنی کے قبل کی صورت میں عذاب الہی نازل ہوگا تو بہتر ہے کہ انہیں پہلے ہی قبل کر ڈالیس اور آگر ان کا دعویٰ جموٹا ہے تب نازل ہوگا تو بہتر ہے کہ انہیں پہلے ہی قبل کر ڈالیس اور آگر ان کا دعویٰ جموٹا ہے تب بھی ہمیں اس سے جلدی نجات حاصل ہو جائے گی۔

صالح علیہ السلام رات کے وقت عبادت الہی میں مصروف تھے کہ مذکورہ نو

(۹) آدمیوں نے ننگی تلواروں کے ساتھ آپ پر دھاوا بول دیا۔ ادھر فرشتوں کو تھم ملا

کہ ان حملہ آوروں پر پھراؤ کیا جائے۔ چنا نچہ فرشتوں نے تھم ملتے ہی ان سب کو
جہنم واصل کر دیا۔ حضرت صالح علیہ السلام کو وی کے ذریعے خبر دی گئی کہ خمود کی قوم
نے اونٹنی کوئل کر دیا ہے۔ صالح بین کر خمگین ہوئے اور اس حادثہ سے آپ کوشد ید
تکلیف پینچی۔ کیونکہ لوگوں نے خدا کے تھم کے منافی عمل کیا تھا۔ آپ نے اپنی قوم کو

انتهائی کرب و بے چینی کے عالم میں مخاطب کرتے ہوئے فرمایا: ''تم نے ایسا کیوں کیا' میں نے تم لوگوں سے کہانہیں تھا کہ اوٹمنی کو تنگ نہ کرنا اور اسے اذیت نہ دینا؟؟ اور اگر ایسا کیا تو تم پر عذاب اللی نازل ہوگا۔

تین دن کی مہلت

صالح عليه السلام كوخداكى جانب سے تھم ملاكه اپنى قوم كوآ گاه فرمائيں كه اگر وہ این اس فعل فیج سے تائب ہو جاتے ہیں تو خدا تمہاری توبہ کو قبول کرتے ہوئے عفو و درگذر کیائے گا اورتم لوگوں پر عذاب نازل نہیں کرے گا۔ اس سلسلے میں تہمیں تین دن کی مہلت دی جاتی ہے تا کہ اینے انجام کے بارے میں غور وفکر کرؤ اور اگرتم نے خدا کے حضور توب ف کو قر الہی مہیں این لیٹ میں لے لے گا۔ اس طرح آٹ نے قوم شود کو عذاب البی کی تین نشانیوں کے بارے میں آگاہ فرمایا 'کہ يہلے روزتم لوگوں کے چرول کا رنگ زرد ہو جائے گا 'دوسرے دن سرخ ہوگا اور تيسرے دن سياه مو جائے گا۔ اور پھرتم يرغضب وقير الي نازل موگا۔ الكے روز جب قوم خمود کے لوگوں نے ایک دوسرے کو دیکھا تو انہیں معلوم ہو گیا کہ ان کے چرے زرد ہو گئے ہیں چنانچہ قوم کے بزرگ ان تمام افراد کے پاس گئے اور ان سے پوچھا کہ ہمیں کیا کرنا چاہئے ؟ یوں معلوم ہوتا ہے کہ صالح علیہ السلام کی باتوں کی صداقت ثابت ہو رہی ہے ایبا نہ ہو کہ یہ عذاب البی کا پیش خیمہ ہو۔ (بد بخت) بزرگ افراد نے کہا کہ جمیں صالح علیہ السلام اور ان کی باتوں کی کوئی پرواه نبیں۔

دوسرے دن قوم صالح " کے چہروں کے رنگ سرخ اور تیسرے دن تارکول

ک طرح سیاہ ہو گئے۔

پروردگار عالم نے ان لوگوں پر کس قدر رحمت واحسان فرمایا اور انہیں است دن مہلت دی کین وہ مجنت اور انجام سے بے خبر لوگ تھے کہ جوموت کے منہ میں بھی چلے جائیں تو ایک لیحہ کے لیے بھی خدائے وحدہ لا شریک پر ایمان نہیں لا تے۔
آج کل کے زمانے میں بھی ہمیں ایسے بہت سے افراد ملیں گے جنہوں نے زندگی کا ایک بڑا حصہ لہو ولعب اور لغو باتوں میں گذار دیا ہوگا۔ ان کے سروں کے زال سفید ہو چکے ہوں گے ان کے جسمانی قوئی مضحمل ہو چکے ہوں گے اور موت کے آثار ان پر نمایاں ہوگئے ہوں گے کوئی فکر نہ موت کے آثار ان پر نمایاں ہوگئے ہوں گے کوئی فکر نہ موت کے آثار ان پر نمایاں ہوگئے ہوں گے کی کوئی فکر نہ کی ہوگی۔

قوم شمود نے باوجود اس کے کہ انہیں معلوم ہو گیا تھا کہ عذاب الہی سے بچنے کی اب کوئی راہ باتی نہیں 'پر بھی خدا کے صور اپنی بدا عمالیوں سے تو بہ نہ کی۔ موت طاری کرنے والی چنگھاڑ

إِنَّا ٱرْسَلْنَا عَلَيْهِمُ صَيْحَةً وَاحِدَةً فَكَاثُونَ كَهَشِيْمِ الْمُحْتَظَرِ.

"ہم نے ان پر ایک سخت چنگھاڑ (کا عذاب) بھیج دیا تو باڑے کے سوکھے ہوئے چور چور بھوسے کی طرح ہو گئے"
ایک روایت میں منقول ہے کہ حضرت جرئیل امین علیہ السلام اتن شدت سے چنگھاڑے کہ قوم صالح کے لوگوں کے کانوں کے پردے پھٹ گئے اور ان کے دل وجگر پارہ پارہ ہو گئے۔

اس چنگھاڑ کے بعد کیا ہوا؟ آسان سے بکل گری اور ان لوگوں کو جلا کر را کھ کر دیا۔

"هَشِيْمِ" اسم مفعول ہے اور اس گھاس پھوس کو کہتے ہیں جے اکھاڑ کر ایک باڑے بیل جے اکھاڑ کر ایک باڑے بیل محفوظ کیا جاتا ہے۔ پھھ عرصہ بعد سرم جاتی ہے اور سوکھ کر چور چور ہو جاتی ہے۔ یہ گھاس پھوس موسم سرما میں جانوروں وغیرہ کے لیے محفوظ کر لی جاتی ہے۔

مندرجہ بالا بیان قوم شمود کی سکی اور خفت کو ظاہر کرتا ہے یعنی وہ قوم اس قدر بے اہمیت اور جے کار گردانی گئی کہ انہیں بھوسے کی مانند قرار دیا گیا۔ باالفاظ دیگر درختوں کے خشک پتوں کی مانند ہو گئے جو ہوا کے ذریعے ادھر ادھر بھٹک رہے ہوتے ہیں۔

ب شک جو خدا سے روگردانی انظیار کرتا ہے وہ انتہائی پست اور ذلیل ہوتا ہے اس کی پستی اور ذلیل ہوتا ہے اس کی پستی اور ذلت جانوروں اور چو پاؤل کے کہیں زیادہ ہو جاتی ہے بلکہ وہ خاک سے بھی پست تر ہو جاتا ہے اور خود بخو داس طرح موچتا ہے:

وَ يَقُولُ الْكَافِرُ يَالَيُتَنِيُ كُنْتُ تُوبًا.

"اور كافر كم كاك كاش من خاك موجاتا" (النبا: ١٠٠)

اس کے برعکس وہ خفس سرخرہ ہوتا ہے جو آپی زندگی کو خدا کی راہ میں اور خدا کی خاطر گذارتا ہے اور یقیناً عزت وسرفرازی ایسے ہی افراد کے لیے قرار دی گئی ہے۔ کی خاطر گذارتا ہے اور یقیناً عزت وسرفرازی ایسے ہی افراد کے لیے قرار دی گئی ہے۔ وَلِلّٰهِ الْعِزَّةُ وَلِرَسُولِهِ وَلِلْمُؤْمِنِيْنَ.

"حالاتكه عزت تو خاص خدا اور اس كے رسول اور مومنين كے ليے ہے۔"

## اونٹی کا قاتل کون؟

کیا اونٹنی کو بوری تو م ثمود نے قل کیا یا صرف ایک شخص نے؟ مذکورہ آیات مبارک میں اونٹنی کے قل کے سلسلے میں صرف ایک شخص کو ملزم تشہرایا گیا ہے "فَتَعَاطِیُ فَعَقَرُ" بعنی صرف قدار نے اوٹٹی کو مار ڈالالیکن سورہ مبارکہ واشتس میں ارشاد ہوتا ہے:

فَكَذَّبُوهُ فَعَقَرُوهَا.

"مر ان لوگوں نے پیغیر کو جھٹلایا اور اسکی (اوٹٹی کی) کو کاٹ ڈالا۔"

نیز یہ کہ یہاں پر یہ نکتہ پیدا ہوتا ہے کہ اگر اوٹٹی کو مارنے والا ایک ہی مخص تھا تو پوری قوم پر کیونکر عذاب نازل کیا گیا؟

فدوکورہ بالا دوسوالوں کا جواب حضرت علی علیہ السلام کے بیانات سے واضح ہو جاتا ہے۔تفییر برھان میں نیز نہج البلاغہ میں سید رضی سے حضرت علی علیہ السلام کے خطبات کے ضمن میں منقول ہے کہ:

اصغ بن نباتہ نے ایک روز حضرت علی علیہ السلام سے بیسوال کیا کہ آپ

ایک دن منبر پرتشریف فرما تھے اورآپ نے فرمایا تھا کہ اپنی تعداد کی کی اور دشمنوں ( کفار و فاسقین ) کی مقدار کی کثرت سے خائف نہ ہوں۔

بعد میں آپ نے فرمایا:

کہ یہ لوگ ایک ایے دسترخوان پر استھے ہوئے ہیں جس سے وہ سر نہ ہوں گے بلکہ ان کی بھوک میں اضافہ ہوتا چلا جائے گا۔

إِجْتَمُوا عَلَى مَائِدَةٍ شَبْعُهَا قَلِيُلٌ وَجُوعُهَا كَثِيْرٌ.

یعیٰ" یہ تمام لوگ دنیاوی مال وشہرت کے حصول کے دریے بیں اور اس امر سے بھی سیری حاصل نہیں ہوتی۔" اس خطبہ کے تیرے حصہ میں آٹ فرماتے ہیں:

خلوق میں تمام تر اختلافات کے باوجود ایک پہلو سے وحدت و یگانگت پائی جاتی ہے۔ حضرت آ دم ابوالبشر کے لے کر روز قیامت تک ان کے درمیان ایک عظیم ری کا وجود ہے جو تمام افراد کو اختلاف کے باوجود سیج میں پروئے ہوئے دانوں کی مانندایک دوسرے سے نسلک رکھتا ہے وہ رسی جملا کیا ہو عمق ہے؟ وہ رضا وغضب پر جمع ہونا ہے آئے فرماتے ہیں:

إِنَّمَا جَمَعَ النَّاسُ الرَّضَا وَالْغَضَبَ

"بے شک لوگ رضا وغضب پریک جا ہو گئے ہیں۔"

اگر کوئی شخص کسی کام کو پیند کرتا ہے اور اس کام کو بجالانے کی خواہش بھی رکھتا ہے لیکن اس کام کو کرنے کے لیے وسائل نہیں رکھتا تو اس کام کی خوبیوں کا تواب اس شخص کے نامہ اعمال میں درج کرلیا جاتا ہے۔

دراصل جو مخص رسول خدا " اور حضرت على عليه السلام اور حضرت سيد الشهد ا

امام حسین علیہ السلام کے ہمراہ جہاد کرنے والوں اور بعد میں شفاعت پر فائز ہونے والوں کے اقدام سے دلی طور پر راضی ہے اور ان کے اس عمل کے بارے میں موافق نگاہ رکھتا ہے (یہاں پر رضا اور رغبت سنجیدہ ہونا مشروط ہے نہ کہ وقتی جذبات) تو اسے بھی اس عمل کا اتنا ہی ثواب حاصل ہوگا جتنا ان حضرات کو حاصل ہوا تھا۔

یَا لَیُنَینی کُنْتُ مَعَکُمُ فَاَفُوزَ فَوْزاً عَظِیْماً. '' کاش میں بھی آپ کے ہمراہ ہوتا تو مجھے بھی فوز عظیم (عظیم کامیابی) نصیب ہوتی۔''

یعنی وہ قلباً شہادت کا طالب ہو اور شہادت اس کی مقصود و مطلوب ہو تو اسے بھی اس کا ثقاب اتنا ہی حاصل ہوگا جتنا کہ رسول خدا' حضرت علی اور امام حسین علیهم الصلوة والسلام کے ہمراہ جہاد کر فیصل والوں کوشھادت کا ثواب ملے گا۔

افٹنی کوقل کرنے کے بارے تمام قوم رضا مند تھی

حفرت علی علیہ السلام فرماتے ہیں کہ حضرت مالے علیہ السلام کی اونٹنی کو ایک شخص نے قتل کیالیکن خدانے پوری قوم شمود کو اپنے عذاب کا نشانہ بنایا اور انہیں ہلاک کر دیا۔

اِنَّمَا جَمَعَهُمُ الرَّضَا: یعنی پوری قوم ثمود اس فعل پر راضی تھی اور ان کی رضا مندی کی دلیل میتھی کہ جونہی انہیں اونٹی کے مارے جانے کی خبر ملی تو ان میں سے ہر فرد نے آ کر اس کے گوشت میں سے اپنا حصہ حاصل کیا اور کھایا لہذا اگر وہ اس فعل فتج پر راضی نہ تھے تو کیونکر اس کا گوشت کھایا اور اگر سب اس عمل پر رضا مند نہ ہوتے تو اس کا اظہار یوں بھی کر سکتے تھے کہ اس کے گوشت کو کھانے سے مند نہ ہوتے تو اس کا اظہار یوں بھی کر سکتے تھے کہ اس کے گوشت کو کھانے سے

گریز کرتے۔ اس طرح وہ یہ ثابت کر سکتے تھے کہ وہ اونٹنی کے قبل کے مخالف تھے۔ چنانچہ اس عمل کے بارے میں دلی طور پر ان کی رضا مندی اس فعل فتیج میں شرکت کے مترادف قرار دی گئی ہے۔ حضرت علی علیہ السلام فرماتے ہیں کہ اگر کسی شخص سے میہ دریافت کیا جائے کہ علی کا قاتل کون تھا اور جواب میں وہ شخص میہ کہے کہ وہ صاحب ایمان تھا تو اس کا میرے قاتلوں میں شار ہوگا۔

کیا قلبی انکار یا عدم رضا مندی مشروط ہے

ای طرح غضب رضا و خوشنودی کے برعکس تفرقہ کو ہوا دیتا ہے۔ نہی عن المنکر یعنی برائیوں کو رو گنا اہم ترین فرائض میں سے ایک ہے اور اس کے بھی درجات ہیں۔ برائیوں سے رو سے کا پہلا درجہ ہرقتم کے حالات میں تمام لوگوں پر ہر جگہ اور ہر مقام پر فرض ہے۔ نہی عن المنک کا پہلا درجہ انکار قلبی یا دل میں کسی برے فعل سے راضی نہ ہونا ہے یعنی کسی برے کام سیسلیلے میں مسلمان کو دل ہی دل میں غم وغصہ ہونا چاہیے بہ الفاظ دیگر مسلمان محرمات سے دل میں نفرت کرتا ہو۔

چنانچہ جب ان باتوں کو منظر رکھیں گے تو ہمیں بیا گاہی حاصل ہوگی کہ کون سے فرائض کی بجاآ وری میں ہم غافل رہے ہیں۔ اگر ادا نہ کئے گئے فرائض کے بارے میں ہمیں کوئی دکھ نہیں پہنچا تو نہ صرف ہم نے ان فرائض کی انجام وہی میں کوتا ہی کی بلکہ اس برے فعل کے برے اثرات "نہی عن المنکر" پر کار بند نہ ہونے کی وجہ سے ہم پر بھی مرتب ہوں گے۔ بلکہ بسااوقات غفلت کرنے والے بھی عذاب کے مستحق بھی تظہر س گے۔

لبذا یہ بات واضح ہو جاتی ہے کہ اوٹنی کوقل کرنے والا ایک ہی شخص تھا

تاہم قوم ثمود کے باقی افراد بھی اس کے ای فعل پر رضا مند ہونے کے باعث اس کے جرم میں برابر کے شریک ہیں اور اس طرح وہ بھی اوٹٹی کے قاتل تھبرتے ہیں اور سزا کے متحق ہیں۔

ای بناء پر سورهٔ مبارکه و اختس میں پوری کی پوری قوم اوٹنی کی قاتل تظہرائی

گئ-

جولوگ اونٹنی کے قبل پر رضا مند تھے وہ انتقام کا نشانہ بنے

امام زمانہ عجل اللہ تعالی فرجہ الشریف ارواحنا لہ الفداء جب ظہور فرمائیں گے تو ان لوگوں سے جو فطرت سید الشہداء امام حسین علیہ السلام کے خون ناحق کو بہانے کے بارے میں رضا مند سے انتقام لیس کے اور اس بات سے دعائے ند بہ کی مندرجہ ذیل عبارت کی وضاحت ہو جاتی ہے

اينُ الطَّالِبَ بدَم الْمَقْتُولُ بِكُرِبَلاً اَينُ الطَّالِبَ بدَم الْمَقْتُولُ بِكُرُبَلاً

"وہ بزرگوار ہتی کہاں ہے جو کر بلا میں قبل کھے جانے والی ہتی ا کے بہانے جانے والے خون ناحق کا مطالبہ فرمائے گی۔"



### قوم لوط "

كَذَّبَتْ قَرْمُ لُوطٍ بِالنُّذُرِ.

"كوط كى قوم في بيمي درانے والے (پيغيروں) كو جھٹلايا"

پروردگار عالم نوح علیہ السلام اور قوم عاد وشود کی داستانیں اور ان کی ہلاکت کے اسباب اور کیفیت بیان کر اف کے بعد اپنے بندول کی مزید عبرت کے لئے دار کی میں میں ان کر اف اس میں کرنے ہیں۔

لئے قوم لوط کی داستان کا تذکرہ فرماتاہے۔

یہ قوم مؤتفکات نامی علاقے میں رہائش پذریکی جو پانچ یا سات بستیوں پر مشتمل تھا۔ روایات سے پہ چلنا ہے کہ ان تمام بستیوں کی جموی آبادی چار لاکھ کے لگ بھگ تھی۔ حضرت لوط علیہ السلام عرصہ تمیں سال تک اس قوم کی تبلیغ میں مصروف رہے حضرت ابراہیم علیہ السلام کی جانب سے یہ فریضہ آنہیں سونیا گیا تھا۔ حضرت لوط علیہ السلام اس پوری مدت میں اپنی قوم کو خدا کے قہر و خضب سے ڈرائے رہے۔

لوط عليه السلام ا بني قوم كونفيحت فرمات رب كه: إِنَّكُمُ لَتَأْتُونَ الرِّجَالَ شَهُوةً مِّنُ دُوْنِ النِّسَآءِ بَلُ أَنْتُمُ قَوْمٌ مُّسُوفُونَ (الاعراف . ١١)

''تم عورتوں کو چھوڑ کر شہوت پرتی میں مردوں کی طرف ماکل ہوتے ہو حالانکہ اس کی ضرورت نہیں 'گرتم لوگ ہوتی ہے ہودہ امراف کرنے والے (کہ نطفہ کو ضائع کرتے ہو)'' ائِنگُمُ لَتَا تُونَ الرِّجَالَ شَهُوةً مِّنُ دُونِ النِّسَآءِ بَلُ اَنْتُمُ قَوُمٌ تَجْهَلُونَ . (النمل . ۵۵)
قُومٌ تَجْهَلُونَ . (النمل . ۵۵)

''کیا تم عورتوں کو چھوڑ کر شہوت کے لئے مردوں کے پاس آتے ہو'یہ م لچھانیں کرتے بلکہ تم بڑی جابل قوم ہو۔'' اَتَاتُونَ الذَّکُونَ الْذَّکُونَ مَا حَلَقَ لَکُمُ الْمَا اللَّهُ مُونَ الْوَاجِکُمُ بَلُ اَنْتُمُ قَوْمٌ عَادُونَ مَا حَلَقَ لَکُمُ رَبُّکُمُ مِّنُ اَزُوَاجِکُمُ بَلُ اَنْتُمُ قَوْمٌ عَادُونَ .

(الشعراء - ١٢٥ '٢٢١)

"کیا تم لوگ شہوت پری کے لئے سار کے جہاں کے لوگوں میں مردوں ہی کے پاس جاتے ہواور تمہارے واسطے جو بیبیاں تمہارے پروردگار نے پیدا کی ہیں انہیں چھوڑ دیے ہو (یمی کچھنیں) بلکہ تم لوگ حدے گزر جانے والے آ دی ہو۔"

نطفه كوضائع كرنا اسراف ب

لوط علیہ السلام نے اپنی قوم سے کہا کہتم لوگ ہو ہی بیہودہ اسراف کرنے والی قوم۔ اولاً: اس بات سے بڑھ کر کیا اسراف ممکن ہے کہ وہ نطفہ جو ایک نے کی مثال ہے اور جورحم مادر میں قرار پاکر انسانی تخلیق کا باعث بنتا ہے اسے تم لوگ اس

طریقے سے بودہ مقام پر صرف کر کے جو اس کا فطری مقام ہے وہ ضائع کر دیتے ہو۔

اے میری قوم تم کیوں انبانی طاقت کے غیرت و ناموں کو جونوع انبان کی بقائے نسل کا موجب ہے اور ازدوا تی زندگی مجت اور جوش و خروش کا سبب بنآ ہے اے بے مودہ طریقے سے صرف کرکے ضائع کرتے ہو۔ یہ راستہ بالکل غلط ہے۔ اس طریقے سے تم نہ صرف اپنے آپ پر بلکہ اپنی یو یوں پر بھی ظلم کرتے ہو۔ کے۔ اس طریقے سے تم نہ صرف اپنے آپ پر بلکہ اپنی یو یوں پر بھی ظلم کرتے ہو۔ لیکن اس بے غیرت و بے حمیت قوم پرلوط علیہ السلام کے وعظ وقعیحت کا ذرا برابر اثر مرتب نہ موا اور وہ اپنے ان اعمال قبیحہ پر جو بجائے خود ایک گناہ کمیرہ ہے اور جس کی سزا زنا سے کہیں زیادہ مقرر ہے کاربند رہے آخر کار ان کی بد اعلیاں اپنی صدوں کو پار کر گئیں اور وہ آپ برے فعل کو ایک دوسرے کے سامنے سرعام انجام دینے گئے۔

إِنَّا أَرُسَلُنا عَلَيْهِمُ حَاصِبًا.

"تو ہم نے ان پر کنکر جری ہوا چلائی۔"

حَصَبُ: وہ سُکریزے ہیں جو ہاتھ کی ہشیلی سے چھوٹے ہوتے ہیں اور طاحب: ان سُکریزوں کو برسانے والا ہوتا ہے اور آیہ مبارکہ میں یہ حذف شدہ موصوف کی صفت ہے جو ریجاً: ہے چنانچہ اس آیہ مبارکہ کامعنی یہ ہوا۔ "بہتھیں ہم نے ان پر کنکر بحری ہوا چلائی 'جو چھوٹے چھوٹے منکروں کو اوپر کی جانب سے ان پر برسا رہی تھی۔''

قوم لوط علیہ السلام پر پھروں کی بارش

جس وقت حضرت جرائیل این علیه السلام ان سات بستیوں یا شہروں کو بلند فرما کر آسان تک لے گئے ۔ تو جیسے مرغ اور دیگر جانوروں کی آ وازیں آسانوں میں یا فضا میں بلند ہوتی ہیں'ای طرح اس قوم کے لوگوں کی چیخ و پکار کی آ وازیں آربی تھیں۔ چنانچہ اس مقام پر ایک شدید ہوا چل پڑی اور ان پر فدکورہ شکر یزوں اور پھروں کی بارش کی گئی۔ ان پھروں کی زو سے اس قوم کا ایک فرد بھی محفوظ نہ رہ سکا۔ہم یہاں یہ بات بھی بتاتے چلیں کہ جس شخص کا عمل بھی قوم لوط سے عمل کے ماند ہوگا' موٹ کی گھڑی میں وہ انہیں پھروں اور نگریزوں کا نشانہ بنایا جائے گا۔

وَماهِيَ مِنَ الظَّالِمِينَ بِبَعِيدٍ وَماهِيَ مِنَ الظَّالِمِينَ بِبَعِيدٍ \* أور ظالمول كالجمي يهي حال موكا "

تاہم وہ رسوائی سے فی جائے گا کیونکہ یہ منظر دوسر ب لوگ نہیں و مکھ رہے ہوئے بلکہ صرف مرنے والے خض ہی کونظر آ رہا ہوگا۔ یہ بھی پروردگار عالم کی رحمت ہے اور اس کا لطف و کرم ہے کہ جب تک اس دنیا میں موجود ہوگا اس کی رسوائی دوسروں کے سامنے نہ ہوگی۔ بہر حال یوں معلوم ہوتا ہے کہ اس فعل فتیج کے لئے یہ ایک خاص عذاب ہے۔

شہروں پر پھر کی بارش کے بعد:

فَلَمَّا جَآءً أَمُرُنَا جَعَلُنَا عَالِيُهَا سَافِلَها (حود ٢٨٠)

" پھر جب پہنچا ہمارا حکم تو ہم نے اس بستی زمین کے طبقے الث

کر اس کے اوپر کے جھے کو اس کے ینچے کا حصہ بنا دیا۔'' حضرت جرائیل علیہ السلام نے تمام شہروں کو آسان کی بلندی سے زمین پرالٹا کر پٹنخ دیا۔'' اِلّا الَ لُوْطٍ نَجَیْنا هُمْ بِسَحَوِ.

"مراوط كي آل كو بم في يحيل رات بي كو بياليا"

ہم نے یہ عذاب نازل کیا اور سب کو ہلاک کر دیا مگرلوط علیہ السلام کے گھر والے ' (ہر شخص کی آل میں وہ افراد شامل ہوتے ہیں۔ جن کی اس شخص پر ذمہ داری عائد ہوتی ہے) البلاال امر پر اتفاق رائے پایا جاتا ہے کہ آل لوظ میں ان کی تین بیٹیال شامل ہیں چونکہ آپ کی زوجہ کی ذمہ داری آپ پر نہ تھی اور وہ کافرہ تھی اس لئے اس کا آل لوط میں شار نہیں ہوتا پیض مفسرین کے مطابق آپ کے داماد اور چند پیروکار جن کی تعداد تیرہ افراد تھی کو بھی نجات پانے والوں میں شار کرتے ہوں۔

نَجْينَا هُمَ بِسَحَوِ: ان لوگول کو پچپل رات کو نجات دری گئ تھی۔ یعنی
طلوع فجر سے قبل اور عذاب نازل ہونے کے وقت انہیں نجات ملی تھی۔ چنانچہ ہم
نے لوط علیہ السلام اور ان کی تین بیٹیول کو ان بستیول یا شہرول کی حدود سے باہر
روانہ ہونے کا حکم دے دیا تھا (رات کے تیسرے پہر کو اصطلاحاً سحر کہا جاتا ہے۔)
"نَعْمَةٌ مِّنُ عِنْدِنَا: یہال پر لفظ نِعْمَةٌ: فعل نَجَیْنَا: کا مفعول ہے یعنی ہم
نے آل لوط علیہ السلام کو نجات بخشی اور یہ ان کے لئے ہمارا انعام تھا۔

كَذَٰلِكَ نَجْزِي مَنْ شَكَرَ.

"ہم نے جس طرح لوط علیہ السلام اور ان کی آل کو نجات

دی (دوسرے) شکر گراروں کو بھی ہم ایا ہی بدلا دیا کرتے ہیں۔ "
مقام شکر وہ مقام ہے جہال خدا کے فرامین اور احکام کے سامنے سرتسلیم خم
کیا جاتا ہے اور ان کی فرما نبرداری کی جاتی ہے اور نافرمانی سے گریز کیا جاتا ہے۔
چنانچہ جو فرد بھی ان صفات کا حامل ہوگا اس کو ہم عذاب سے نجات دلا کیں گے اور
قیامت کے دن تک ایبا ہی ہوگا۔ اس کے لئے کوئی خاص زمانہ متعین نہیں کیا گیا
ہے۔ یہ بات تو سب لوگوں پر واضح ہے کہ خدا کے احکام کے فرمانبردار وشکر گزار اور
اس کی معصیت اور نافرمانی سے گریزاں بے شار افراد کو متعدد مصائب ' زلزلول'

عذاب کی ریت عام ریت کی جگه

بعض مفرین نے ایک نکتر کی جا ہے کہ تو م لوط " پر جہنم کی رہے کی بارش اس لئے نازل کی گئی تھی' کیونکہ اس قوم کا ہر فرد ریت سے بھرا ہوا ڈ بہ اپنے ہمراہ رکھتا تھا اور یہ لوگ راستوں پر بیٹے جاتے اور آ نے جانے والوں پر اس ریت کو بھینک دیتے تھے۔ چنا نچہ خدا نے ان لوگوں کو سزا دیتے ہوئے ان پر جہنم کی ریت برسائی قوم لوظ اس صد تک غلاظت اور گندگی ہیں ڈوب چکی تھی کہ وہ بیشاب اور پاخانہ سے پاکیزگی' طہارت اور صفائی کو بھی اہمیت نہ دیتی تھی یہاں تک کہ وہ لوگ جنابت کا واجب عسل بھی نہیں کرتے تھے۔وہ لوگ انسانی اور ساجی آ داب اور اصولوں کو بھلا چکے تھے اور انتہائی ذلیل اور وحشیانہ حرکتوں کو بار بار دہراتے تھے اصولوں کو بھلا چکے تھے اور انتہائی ذلیل اور وحشیانہ حرکتوں کو بار بار دہراتے تھے اصولوں کے بھلا خور پر بھری محفل میں بغیر شرم محسوں کئے ہوا خارج کرتے تھے جس کا ہم

### آل لوط م كوكس طرح نجات دلائي مني ؟

بعص مفرین نے آل لوط کی تعداد تیرہ بتائی ہے یعنی لوط علیہ السلام کی تین بیٹیال آپ کے تین داماد اور عزیز وا قارب اور کچھ پیروکار۔ چار لاکھ(۲۰۰۰۰۰) کی آبادی پر مشمل بستیوں میں صرف ۱۳ افراد کو نجات حاصل موئی۔روایات سے پتہ چلتا ہے کہ جرائیل علیہ السلام نے حضرت لوط علیہ السلام سے فرمایا کہ تم لوگوں کو رات کے پچھلے پہر شہروں سے باہر چلے جانا ہوگا کی کونکہ صح سویرے عذاب نازل ہونے کا وقت ہے۔

إِنَّ مَوْعِدَهُمُ الصُّبُحُ اليُّسَ الصُّبُحُ بِقَرِيْبٍ.

(Mec\_1A)

''اور ان کے عذاب کا وعدہ اسم کیا صبح قریب نہیں ہے۔'' لوط علیہ السلام نے فرمایا

لوگ ہمارے مکان کو اپنے گھرے میں لئے ہوئے ہیں ہم کیونکر یہاں سے باہر جائیں۔ حضرت جرائیل علیہ السلام نے انہیں ایک نور کی شعاع دکھلائی اور فرمایا کہ تم اور تمہارے گھر والے نور کی اس شعاع سے گزرنا۔ اس طرح لوط علیہ السلام اور آپ کے ساتھوں کے افراد کے بعد آپ کی زوجہ آپ کی قوم کوآپ کے فرار کا واقعہ بیان کرنے جا رہی تھی کہ جہم کی ریت کے ایک پھر نے اس کا کام تمام کر دیا اور وہ وہیں ہلاک ہوگئ۔

خدا بہت بڑا قدر دان ہے

پروردگار عالم بے حد قدردان ہے۔ اگر کی نے کوئی اچھائی ن بے یا اس

کی راہ میں کوئی نیک عمل انجام دیا ہے تو خدا اس کے بدلے میں اس کو انعام دے گا۔ خدا کی قدرت اس درجہ وسیع و بے پایاں ہے کہ مختلف روایات سے معلوم ہوتا ہے کہ کفار اور فاسق و فاجر لوگوں کو ان کی نیکیوں کا صلہ اسی دنیا میں ہی دے دیا جاتا ہے۔ کیونکہ آخرت میں ان کا کوئی حصہ نہیں ہے۔ مثال کے طور پر اس قتم کے لوگ بیار نہیں ہوتے یا ان کی امارت میں اضافہ ہوتا چلا جاتا ہے۔

وَلَقَدُ ٱنْذَرُهُمُ بَطُشَتَنا فَتَمَارَوُا بِالنَّذُرِ.

"اورلوط نے ان کو جاری کیڑ سے ڈرا بھی دیا تھا مگر ان لوگول نے ڈرا بھی دیا تھا مگر ان لوگول نے ڈرا بھی دیا تھا

بَطُش: كِمعَىٰ بِي قَبِرُ وَغَضْبِ كَلَ شَدت -اَنَّ بَطُشَ رَبِّكَ لَشَدِيدُ (الروج. ۱۲)

"بے شک تہارے پروردگار کی بیٹر بوی سخت ہے۔"

یعنی کسی کی مجال نہیں کہ خدا کے قہر وغضب کو برداشت کر سکے اور اس سے نیج سکے۔ چنانچ حضرت لوط علیہ السلام نے اپنی قوم کو ضدا کے عذاب سے ڈرایا ' دھمکایا 'لیکن انہوں نے ان کی کوئی پروانہیں کی بلکہ خدا کے بیجے ہوئے (ڈرانے والوں) کے بارے میں شک کیا اور ان کی صداقت کا انکار کیا۔

وَلَقَدُ رَاوَدُوهُ عَنُ ضَيُفِهِ فَطَمَسُنَا اَعُيُنَهُمُ فَلُوْقُوا عَذَابِيُ وَنُذُرِ.

"اور ان سے ان کے مہمان (فرشتے) کے بارے میں ناجائز مطلب کی خواہش کی تو ہم نے ان کی آ تکھیں ان کے چیروں سے مٹادیں (اندھی کردیں) تاکہ ہمارے عذاب اور ڈرانے کا مزہ چکھو۔)

جوفر شتے قوم لوط علیہ السلام کو ہلاک کرنے کے لئے آئے تھے ان میں حضرت جرائیل علیہ السلام بھی شامل تھے اور بعض روایتوں کے مطابق حضرت اسرافیل اور حضرت میکائیل بھی ان فرشتوں کے ساتھ تھے سورج ڈو بنے ہے قبل چار یا سات فرشتے خوبرو نو جوانوں کے بھیس میں" موتفکات" کے علاقے میں واقل بوئے اور حضرت لوط علیہ السلام کے گھر پر مہمان کی حیثیت سے تشریف لائے۔ لوط علیہ السلام انتہائی پریٹان ہوئے اور فرمانے گئے کہ کیا تہمیں معلوم نہیں اس قوم کے لوگ کس درجہ بے غیرت بین ان فرشتوں نے اپنا تعارف کرائے بغیر لوط علیہ السلام کو بتائی

" ہمارے آ قائے میں دیا ہے کہ اس بستی میں آئیں اور اب ہم آپ کے مہمان بنا چاہے ہیں۔"

ال موقع پرلوط علیہ السلام کوشدید خوف و ہراس لاحق ہوا کہ ایسا نہ ہو کہ ان کی قوم کو اس بارے میں خرال جائے۔ دوسری جانب آپ انتہائی مہمان نواز بھی تھے لہذا لوط علیہ السلام نے اندھرا ہونے تک کچھ انتظار کیا تاکہ قوم کا کوئی فرد مہمانوں کولوط علیہ السلام کے گھر میں داخل ہوتے ہوئے نہ دیکھ پائے۔

جس وقت برمہمان رخصت ہورہ سے ان سے کہا گیا تھا کہ راستہ کے درمیان نہ چلیں بلکہ کنارے کنارے جائیں لیکن وہ اس بات کے برعکس عمل کرتے سے جس کی انہیں ہدایت کی جاتی تھی اور جب انہیں لوط علیہ السلام کے اعتراض کا سامان کرنا پڑتا تو جواب میں کہتے کہ ہمارے آ قانے الیا کرنے کے لئے تھم دیا ہے۔ آخر کار بیرمہمان حضرت لوط علیہ السلام کے گھر پہنچ گئے۔

لوط علیہ السلام کی بوی نے جونبی اس امر کا مشاہدہ کیا کہ چند خوبرو

نو جوان اس کے گھر آئے ہیں تو اس نے مکان کی چھت پر جاکر آگ جلائی تاکہ
اس کی روشی اور اس سے اٹھنے والے دھویں سے قوم لوط کے لوگ اس بات سے
باخبر ہو جائیں کہ حصرت لوط کے گھر مہمان آئے ہیں۔ نیجناً آپ کے مکان کے
اروگرد لوگوں کا مجمع ہوتا گیا۔ لوط علیہ السلام کی بیوی نے مکان کا دروازہ کھول دیا اور
جمع ہونے والے لوگوں کو لوط علیہ السلام کے مہمانوں کی جانب لے گئے۔ جونمی قوم
لوظ کے لوگوں کی نگاہ مہمانوں کے خوبرہ چبروں پر پڑی تو کہنے گئے کہ ہم نے تم سے
یہ نہ کہا تھا کہتم کسی مہمان کو گھر نہ بلاؤ گے۔ خیر اب جبکہ تم نے مہمانوں کو اپنے گھر
بیا ہی لیا ہے تو ان میں سے ایک اپنے لئے رکھواور باقی ہمارے حوالے کر دو۔
بیا ہی لیا ہے تو ان میں سے ایک اپنے لئے رکھواور باقی ہمارے حوالے کر دو۔
لوط علیہ السلام نے آئی قوم کے لوگوں کو سمجھایا اور انہیں وعظ ونھیجت کی

لوط عليه السلام في الني قوم كي لوگوں كو سمجھايا اور الهيں وعظ ولفيحت كى كه اس فعل سے شرم كرو ، يدكيما عمل في جوتم نے اختيار كرليا ہے ، اس كے بعد آپ نے گھر ميں داخل ہونے والے جوم كے دوائي آ دميوں كو مخاطب كرتے ہوئے فرمايا:

"اگرتمہارا مقصد خواہش نفسانی کوروکنا جے تو میں اپنی بیٹیوں کا تم لوگوں کے ساتھ نکاح کرنے کے لئے تیار ہوں۔" یاقورم هاؤُلاءِ بَناتِی هُنَّ اَطُهَرُ لَکُمُ (هود. ۵۸)

"اے میری قوم! یہ میری بیٹیاں (موجود) ہیں ان سے نکاح کراویہ تبہارے واسطے زیادہ صاف اور پاکیزہ ہیں۔"

لوط علیہ السلام کے لوگوں نے کہا کہ تہمیں معلوم ہے کہ ہمیں تمہاری بیٹیوں سے کوئی سروکار نہیں اور ان سے ہمیں کوئی دلچی نہیں ہے اور تمہیں سے بھی معلوم ہے کہ ہمارا کیا معاہے۔

قَالُوُا لَقَدُ عَلِمُتَ مَالَنَا فِي بَنَاتِكَ مِنُ حَقٍّ وَإِنَّكَ

لَتَعُلَمُ مَا نُوِيدُ. (حود - 29)

"ان کم بخوں نے جواب دیا تم کوخوب معلوم ہے کہ تمہاری قوم کی لڑکیوں کی ہمیں کچھ حاجت ہی نہیں۔ اور جوبات ہم

چاہتے ہیں وہ تو تم خوب جانے ہو۔"

فَاتَّقُوْا اللَّهَ وَلَا تُخُزُونِ فِي ضَيْفِي اَلَيْسَ مِنْكُمْ رَجُلٌ رَشِيْدٌ. (عود ـ ٤٨)

"تو خداہے ڈرو اور مجھے میرے مہمان کے بارے میں رسوانہ کروکیاتم میں سے کوئی بھی سجھ دارآ دی نہیں ہے۔"

لوط علیہ السلام نے اس سمبری کے عالم میں لوگوں سے التجا کی تھی کہ کیا تم میں کوئی سمجھدار آ دمی موجود نہیں کیا تم میں کوئی غیرت مند شخص موجود نہیں ہے۔

بعد میں اپن عزیز مجمانوں کی جانب متوجہ ہوئے اور فرمایا:

قَالَ لَوْ أَنَّ لِي بِكُمْ قُوَّةً أَوْاوِي إِلَى رُكُنِ شَدِيدٍ.

(A.\_ 19P)

''لوط علیه السلام نے کہا کاش مجھ میں تمہارے مقابلے کی قوت ہوتی یا میں کی مضبوط قلعہ میں پناہ لے سکتا۔''

کاش میرے پاس کوئی طاقت ہوتی' میرا کوئی کنبہ وقبیلہ ہوتا جس کا میں سہارا لےسکتا اورتم سے دفاع کرتا۔

وَلَقَدُ رَاوَ دُوهُ عَنْ ضَيْفِهِ:

"انہوں نے برطرح سے مہمانوں کامطالبہ کیا۔"

"مُواوَدَةً" كِ معنى بين مطالبه كرنا يا تحينيا تانى اور بحث كرنا چنانچه قوم اوط ك اوگ اس موقع بر مكان كا دروازه توژ كر حضرت لوط عليه السلام كه كمر بسي داخل بو گئے۔ اب كافى دير بو چى تقى اور عذاب اللى نازل بونے كا وقت قريب آچكا تھا۔ اب جبكه لوط عليه السلام كى صدا و فرياد بلند بوئى حضرت جرائيل عليه السلام نے اينا تعارف كروا ديا اور فرمايا:

"ہم فرشتے ہیں اور تہارے رب کی جانب ہے اس قوم کو ہلاک کرنے کے لئے ہیںے گئے ہیں۔" ہلاک کرنے کے لئے ہیںے گئے ہیں۔" اِنّا دُسُلُ رَبِّکَ لَنُ يَصِلُو آ اِلَيْکَ. (هود. ٨١)
"ہم تہارے پروردگارے ہیے ہوئے (فرشتے) ہیں تم گھراؤ نہیں یہ لوگ تم تک ہرگز در ترین نہیں یا کتے۔"

ان فرشتوں نے حضرت لوط علیہ السلام سے فرمایا آئیس اندر آنے دو۔ اس موقع پر اورا مکان مجمع سے بحر چکا تھا۔ جرائیل علیہ السلام نے اپنے پر سے گھر میں داخل ہونے والے لوگوں کی آ تھوں پر ضرب لگائی اور یہ تمام کے تمام لوگ اندھے ہو گئے۔ نہ صرف اندھے ہوئے بلکہ ان کی آ تھوں ان کے چبروں سے مٹ گئیں اور آ تھوں کی جگہ تھیلی کے ماندصاف ہوگئی اور آ تھوں کا کوئی نام ونشان باقی نہ رہا۔

فَطَمَسْنَا اَعُيْنَهُمُ

"بم نے ان کی آ تھیں مٹادین

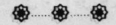
یعنی ان کے چرے پر آنکھوں کے نام ونثان تک باتی نہ رہے اور یوں محسوس ہونے نگا جیے کہ ان کے چروں پر آنکھوں کا وجود بی نبیں تھا۔ فَدُو قُولًا عَذَابِي وَنُذُرِ "تو میرے عذاب اور ڈرانے کا مزا چھو۔"
چنانچہ ہم نے قوم لوط سے فرشتوں کی زبانی اور لوط علیہ السلام کے ذریعہ کہا:
"ابتم میرے عذاب اور ڈرانے کا مزہ چھو۔"
قوم لوط علیہ السلام کے لوگ اس الہی قبر کے بعد بھی اپنی بدا عمالیوں سے
تائب نہ ہوے ' غفلت کی نیند سے نہ جاگے اور اپنے کئے پر پشیمان نہ ہوے اور
بارگاہ الہی میں اپنے گناہوں سے توبہ نہ کی' وہ خدا و روز قیامت پر ایمان لانے کی
برعائے حضرت لوط علیہ السلام کو فحش دشنام کا ہف قرار دیتے ہوئے کہتے کہ حضرت
لوط علیہ السلام جادوگروں کا ایک گروہ لے کر آئے ہیں۔

اب کیونکہ بیالوگ شر تعداد میں تھے اپنے لئے وہ انقام لینے کے در ہے ہو گئے لیکن وہ اس حد تک خائف اور دہشت زدہ ہو چکے تھے کہ انہیں معمولی ہے معمولی قدم اٹھانے کی ہمت باقی نہ رہی تھی۔ فرشتوں نے قوم لوط علیہ السلام سے فرمایا:

" ہمیں تھم دیا گیا ہے کہ ان پر سی سویرے عذاب نازل کریں۔ لوط علیہ السلام نے فرشتوں سے درخواہت کی کہ ای وقت ان پر عذاب نازل کرو۔ فرشتوں نے جواب میں فرمایا کیا صبح قریب نہیں ہے:"

وقت ان پر عذاب نازل کرو۔ فرشتوں نے جواب میں فرمایا کیا صبح قریب نہیں ہے:"

اِن موعِلهم الصبح اليس الصبح بِقرِيبِ. (هود ١٨) ''اور ان كي عذاب كا وعده بِس صبح ہے كيا صبح قريب نہيں ہے۔''



### دائمی عذاب

وَلَقَدُ صَبَّحَهُمْ مُكِرَةً عَذَابٌ مُسُتَقِرٌ . "اورضح سورے بی ان پر عذا ب آگیا جو کی طرح ٹل نہیں سکتا تھا۔"

تَصَبِّع ؛ کا لغوی معنی کی چیز یا شخص کا مج سورے آنا اور طلوع فجر سے لے کر طلوع آفاب تک کے عرصے پر لفظ مج کا اطلاق ہوتا ہے۔ چنانچہ آیت مبارکہ میں ارشاد ہوتا ہے کہ ان پر صبح سورے بی عذاب آگیا۔

بُكُرَةً : كالغوى مفهوم بھى طلوع فجر ياضح سورا ہے اور يہال پر بيافظ تاكيد كے لئے استعمال كيا گيا ہے۔

یے عذاب جو ان پر صبح سورے ہی آگیا۔ مُسْتَقِدٌ: دائی اور ابدی عذاب ہے کیونکہ یہ عذاب روز قیامت تک جاری رہے گا۔ یہ الفاظ دیگر یہ عذاب ان کی بلاکت اور جہنم میں پنچانے تک رفع نہ کیا گیا۔

جس وقت عذاب نازل کیا گیا تھم ہوا کہ ستی کو انتہا درجہ تک بلند کیا بائے۔ اس ضمن میں دو روایتی نقل ہوئیں 'پہلی روایت کے مطابق دو فرشتوں نے بہتی کو چاروں کناروں سے بنیادوں سمیت اکھاڑ چینکا اور دوسری روایت کے مطابق حضرت جرائیل علیہ السلام نے میا کام تن تنہا انجام فرمایا۔

چار لا کھ آبادی والی اس عظیم بستی میں سے جو ایک دوسرے سے متصل چار شہروں پر مشمل تھی صرف حضرت لوط علیہ السلام کا گھر بچا تھا جبکہ آپ کے گھر کے گرد واقع چاروں اطراف کے علاقے اکھاڑ دیئے گئے تھے۔ اس ضمن میں قرآن مجید میں ارشاد ہوتا ہے کہ:

فَمَا وَجَدُنَا فِيهَا غَيْرَ بَيْتِ مِنَ الْمُسْلِمِينَ.

(الذاريت:٣٩)

"ق ہم نے (ال بہتی میں) ایک کے سوا مسلمانوں کا کوئی گھر پایا بھی نہیں۔"

روایات کے مطابق ان چاروں شہوں کو بنیادوں سے اکھاڑ کر اس قدر بندکیا گیا کہ آ مانوں کے کمینوں کو ان کے مرغوں کی اذانوں کی آ وازیں سائی دینے لگیں۔ ان شہوں پر پھروں کی بارش کئے جانے کے بعد اس بستی (علاقے) کی زمین کے طبقے الٹ کر اس کے اوپر کے جھے کو اس کے نیچے کا حصہ بنا دیا (اس بستی کوالٹ کر )زیر وزیر کر دیا۔

عَذَابٌ مُسْتَفَرِّ: لِعِنَ ابدى اور دائى عذاب يه دائى اور حقیقی عذاب كا پیش خيمه تھا اور موت كے آغازے عالم برزخ اور قیامت كے دن اور اس كے بعد آنے والے دائى عذاب كے مراحل كى ہولناكياں نا قابل بيان ہیں۔

فَلَمَّا جَآءَ آمُرُنَا جَعَلْنَا عَالِيهَا سَافِلَهَا وَآمُطَرُنَا عَلَيْهَا حِجَارَةً مِن سِجِيلٍ مَّنْضُودٍ مُسَوَّمَةً عِنْدَ رَبِّكَ وَمَا

هِيَ مِنَ الظَّالِمِينَ بِبَعِيْدٍ. (حود ٨٣ ٨٢)

"پھرجب ہمارا (عذاب کا) تھم آپنیا تو ہم نے اس بتی کو الت کرزیر و زبرکر دیااوراس پہم نے گھر نج دار پھر تا بر توڑ برسائے۔ جن پر تمہارے پروردگار کی طرف سے نشان بنائے ہوئے تھے اور بتی ان ظالموں (کفار کمہ سے) سے کچھ دور نہیں"

یاد البی ہے معمور کوئی بھی مقام محرم ہوتا ہے

ہم یہاں پرایک اہم نکتہ کی طرف توجہ دلاتے ہیں۔ قوم لوط علیہ السلام کی استی پر عذاب نازل ہونے کے بعد حضرت لوط علیہ السلام کو بچا لیا گیا تا کہ قیامت کے دن تک آنے والے انسانوں کے لئے عبرت کی نشانی کے طور پر باتی رہے بقینا یادالہی نے معمور کوئی بھی مقام لائق صداحرام ہوتا ہے۔

ایک روایت میں منقول ہے کہ جب قیامت کے روز زمین پر زلزلہ آئے گا جس سے تمام پہاڑ ریزہ ریزہ ہو جا کیں گے۔ اور پوری زمین کی سطح ہموار ہو جا گئی تو اس فتم کے زلزلہ سے مساجد اور اللہ کے گھروں کو کوئی گڑی نے پہنچے گا۔ مجد وہ مقام ہے جو یاد اللی سے معمور ہے اس لئے قیامت کا زلزلہ اسے کوئی گزند نہیں پہنچا سکتا۔

وَيَسْنَلُونَكَ عَنِ الْجِبَالِ فَقُلْ يَنْسِفُهارَبِّي نَسُفًا.

(1.0-1)

"اور اے رسول تم سے بیالوگ بہاڑوں کے بارے میں بوچھا کرتے ہیں کہ (قیامت کے دن) کیا ہو تگے تو تم کبدو کہ میرا پروردگار انہیں بالکل ریزہ ریزہ کر دےگا۔'' لَّا تَولی فِیهَا عِوَجًا وَّلَا اُمْتًا .(طه . ۱۰۷) ''اور زمین کوچٹیل میدان بنا دےگا (ہموار میدان کرچھوڑدےگا) جس ہیں نہتم کجی اور پہتی دیکھو گے نہ ٹیلہ اور بلندی'' مزید معلومات کے لئے آیت اور اللہ شہید دست غیب کی کتاب''معاد'' کو ملاحظہ فرمائیں۔

مومنین کو جاہے کہ مساجد کی عظمت اور اہمیت کو بجھیں اور ان کے آ داب سے روشناس ہوں خاص طور پر مجد کے احرّ ام کو قائم رکھیں اور بیہ بجھنے کی کوشش کریں کہ اس کے احرّ ام کو باتی رکھنا ان کے اپنے ہی مفاد میں ہوگا اور قیامت کے دن یہی مجد ان کی شفاعت کرے گی

فَلُوْقُوا عَذَابِي وَنُلُور.

"تو میرے عذاب اور ڈرانے کا عزہ چھو"

پروردگار عالم اس آید مبارک فَلُو قُوْا عَلَابِی وَنُلُو لِعِن تو میرے عذاب اور ڈرانے کا عزا چھوکا ذکر کرنے کے بعد:

وَلَقَدُ يَسَّرُنَا الْقُرُآنَ لِلذِكْرِ فَهَلُ مِنْ مُدَّكِرٍ.

"اور ہم نے تو قرآن کونفیحت حاصل کرنے کے واسطے آسان کر دیا ہے تو کوئی ہے جونفیحت حاصل کرے۔"

خدا اس آیہ مبارکہ کو ایک بار پھر دہراتا ہے۔ حضرت سعید بن جبیر سے منقول ہے کہ ذِنچو کے معنی ہیں یاد رکھنا یا حفظ کرنا''

قرآن مجید کی دیگر کتب آسانی سے جداگانداور منفر دمجراند خصوصیات کے

علاوہ ایک خصوصیت یہ بھی ہے کہ اس کا حفظ کرنا اور یاد کرنا آسان وہل ہے۔
قرآن مجید کی ایک آیت مبارکہ ایک سورہ مبارکہ یا کہ تمام کا تمام کلام ازبر یاد کرنا
اور حفظ کرنا آسان قرار دیا گیا ہے۔ یہاں تک کہ بہت سے ناخواندہ اور ان پڑھ افراد بھی کی ایک سورہ مبارکہ کو بار بار دہرانے کے سبب از بریاد کر لیتے ہیں۔ عرب ممالک اور برصغیر پاک و ہند میں آج بھی حافظ قرآن موجود ہیں۔قرآن مجید کو حفظ کرنے کے مئلہ کوصدر اسلام میں خاصی اہمیت حاصل تھی۔ ای بنا پر اس دور میں حفاظ قرآن کی تعداد قابل ملاحظ تھی مسیلمہ کذاب ، جھوٹی نبوت کے ایک ملک کے باتھوں جنگ میں ستر کے قریب حافظ قرآن شہادت کے رتبہ پر فائز ہوئے۔

چنانچہ حضرت سعید بن جبیر ہے منقول تغییر کے مطابق اس آ بیہ مبارکہ کا مفہوم ہوگا: ہم نے قرآن کو حفظ کرنے کے لئے مہل وآ سان کر دیا تو کوئی ہے جو اے حفظ کرے۔

"زكر باللمان" (زبان كاذكر)

ذکر جس کامعنی یاد ہے اس کے بھی کئی درجے بیل اور پروردگار عالم نے ذکر کی تمام اقسام اور درجات کو آسان قرار دیا ہے۔ چنانچہ ذِکو باللمان نمایاں طور پرمحسوں کیا جا سکتا ہے جو بذات خود قرآن مجید کی خصوصیات میں سے ایک خصوصیت شار کی جاتی ہے۔

کتاب''انیس الاعلام' میں منقول ہے کہ مسلم دیباتوں میں رہنے والے ان لوگوں کی تعداد جنہیں قرآن مجید از بریاد ہے یا حفظ ہے انجیل کے بزرگ عیسائی حافظوں کی تعداد سے زیادہ ہے۔ نیز اسلامی ممالک خاص طور پرمصر میں ایسے افراد

موجود ہیں جو کمل قرآن مجید کے حافظ ہیں جبکہ عیسائی ممالک میں ایبا ایک فرد بھی دکھنے یا سننے میں نہیں آیا جس گوعہد نامہ جدید چاروں اناجیل از بریاد ہو۔ ای طرح عہد نامہ متیق "یہودیوں کی اسفار توریت کے سلسلہ میں بھی یہی صورت حال ہے۔ ذکر خفی یا ذکر قلبی

ذکر قلبی بھی ذکر کی ایک قتم ہے بہ الفاظ دیگر انسانی فطرت میں موجود ہے کہ خدا کی فطرت جو انسان کو ابدی زندگی کے مقام فضائل اور نیکیاں حاصل کرنے پر مجبور کرتی ہے۔ اور مفلت و مادی فطرت کی خواہشات کی جمیل کی راہ میں رکاوٹ انسانی ذہن ہے۔

انسانی فطرت و جبلت میں موجود معرفت الہی جو انسان کو ابدی زندگی کے تحفظ کی خاطر فضائل اور اعمال صالحہ کرنے پر مجود کرتی ہے۔ لیکن عالم اسباب اور مادی جبلت کی خواہشات کے حصول کی وجہ سے ذہمن ہے از چکی ہے اور اس پر پردہ نسیاں آگیا ہے وہ دراصل ذکر قلبی یا ذکر خفی ہے۔ چنانچہ قرآن مجید انتہائی آسانی کے ساتھ ففلت کے دبیز پردوں کو اس کی ابتدائی فطرت کی جانب متوجہ کر سکتا ہے تاہم یہ تا ثیر صرف ان انسانوں پرصادت آتی ہے جن میں بنیادی فطرت کی یاد کھمل طور پرختم نہ ہوئی ہواور ان کے دل مردہ نہ ہوئے ہوں۔

فَإِنَّكَ لا تَسِّمعُ الْمَوْتي (الروم . ۵۲) "(اے رسول !) تم تو اپنی آواز کو نه مردول بی کو سنا سکتے ہو۔" جب دِل پر سیابی چھا جائے تو وعظ ونصحت سے کیا حاصل ؟ کیونکہ لو کے کا کیل بھی پھر میں بوست کرناممکن نہیں ہے۔ جبیبا کہ سید الشہد اء حضرت امام حسین علید السلام اور ان کے اصحاب باوفا کے مواعظ و نصائح بھی ملعون ابن زیاد کے شکر پر معمولی سابھی اثر انداز نہ ہو سکے۔

مرحوم طبری نے بھی'' ذکر'' کا یہی مفہوم بیان کیا ہے لیکن دیگر تمام مفسرین فرماتے ہیں کہ ذکر کے معنی یاد دلانا اور متذکر کے معنی آگاہ ہونے والا ہے۔



## فرعون اور اس کے پیروکاروں کی داستال

وَلَقَدُ جَاءَ آلَ فِرُعُونَ النَّذُرُ.

"اور فرعون کے لوگوں کے پاس بھی ڈرانے والے پیمبر

-21

یعنی فرعون اور اس کے پیروکاروں کے پاس موی علیہ السلام اور ان کے

بعائى بارون عليه السلام آئے ليكن

كَذَّبُوا بِالْتِينَا كُلِّهَا.

"تو ان لوگوں نے ہماری بھی نشانیوں کو جمثلایا۔"

کلّھا: ہے مرادوی نو نثانیاں ہیں جو ان کے لئے بھیجی گئیں تھیں۔اور جو آن جید کی دوسری سورتوں میں بیان کی گئی ہیں۔ یبال پر ہم ان نشانعول کی جانب اجمالی طور پر اشارہ کررہے ہیں۔

عصائے موی

حفزت موی علیہ السلام کا پہلا جرت انگیز معجزہ جس کے سامنے ہر شخص کو سرتنلیم خم کرنا جاہئے آپ کی لاٹھی یا عصا ہے۔ حضرت موی علیہ السلام نے جب اس عصا کو زمین پر پھیکا تو وہ اڑ دھا بن گیا اور فرعون کے کل کو اپنے دونوں ہونؤں
کے درمیان دبوج لیا۔ فرعون اس ہولناک منظر کو دیکھ کر حضرت موی علیہ السلام کے
قدموں پر گر پڑا ور آپ سے منت عاجت کی کہ عصا کو اپنی اصلی حالت میں لوٹا لیس۔
ای عصا نے اڑ دھا بن کر جادوگروں کی بنائی ہوئی چیزوں کو بھی نگل لیا تھا۔
و اَلْقِ مَا فِی یَمِینِکَ تَلْقَفُ مَاصَنَعُوا الرطہ ۱۹)
دو تا کہ جو چے انہوں نے بنایا ہے اس کو نگل جائے۔''
دو تا کہ جو چے انہوں نے بنایا ہے اس کو نگل جائے۔''
ای عصا کو وریا پر مارا تھا جس سے دریائے نیل ایک جگہ پر رک گیا تھا اور
داستہ بن گیا تھا۔

وَإِذْ فَرَقُنَا بِكُمُ الْبُحْنُ فَانْجَيْنَا كُمْ. (البقره. ۵۰)

"اوروه وقت بھی یاد کرو بج بج نجات دلوائی۔"

نگڑے نکڑے کیا اور ہم نے بچھے نجات دلوائی۔"
فَقُلُنَا اصُوبُ بِعَصَاکَ الْحَجَو فَانْفَجَوَتُ مِنْهُ اثْنَتَا
عَشَرَةَ عَيْنًا. (البقره. ۲۰)

"تو ہم نے کہا اے موی " اپنی لاٹھی پھر پر مارو الٹھی مارتے ای اس میں سے بارہ چشے بھوٹ نکے۔"

عی اس میں سے بارہ چشے بھوٹ نکے۔"

موسی کا خدابیدارے

جادوگروں نے باہمی صلائے ومضورہ کیا کہ جب مولی بن عمران علیہ السلام سور رہے ہونگے تو ہم جاکر اسے چوری کر لیس گے۔ اگر طلسماتی کر شعد جادو ہوا تو

جم عصا کو چوری کرنے میں کامیاب ہو جا کیں گے اور اگر طلسمانی کرشمہ اور جادونہ ہوا تو موئی علیہ السلام کے عالم خواب اور عالم بیداری میں کوئی فرق نہ ہوگا۔ چنانچہ جادوگر جو نہی عصا جرانے گئے تو اس نے اثر دھے کی شکل اختیار کر لی اور ان پر حملہ آور ہوا۔ تمام جادوگر بھاگ نکلے اور دوسرے لوگوں نے جا کر کہا کہ موی علیہ السلام سورے بیں لیکن ان کا خدا بیدار ہے۔

#### يدوبيضاء

حفرت موی علیه السلام کا دوسرامعجزہ ید وبیضاء تھا۔ جس وقت موی علیه السلام اپنے ہاتھ کوسمیٹ کرانی بغل سے لگا لیتے اور اسے نکال لیتے تو اس میں جاند کی مانندایک نور ظاہر ہو جاتا تھا۔

> وَاضُمُمْ يَدَكَ إِلَى جَنَاجِكَ تَخُوبُ بَيْضَآء مِنْ غَيُو سُوءٍ آيةً أُخُرى (طه ٢٢) "اوراپ ہاتھ كوسميك كر بغل مِن توكر لو پُر ديھودوكى عيب و يارى كے بغير چمكا دمكا ہوا فكلے گاريد دوسرام ججز و ہے۔

دریا کی خوفناک طغیانی

حضرت موی علیہ السلام کا تیسرامجزہ دریائے نیل کی خوفاک طغیانی ہے۔ موی علیہ السلام کی ہرفتم کی کوشش کے باوجود فرعون اور اس کے پیروکار ایمان نہ لائے۔موی علیہ السلام نے آخر کار فرعون اور اس کے پیروکاروں کو مخاطب کرتے ہوئے فرمایا:

اے! میری قوم" بی اسرائیل" کوقیدے رہا کردوتا کہ ہم بید ملک چھوڑ دیں۔

فرعون کے وزیر حامان نے فرعون سے کہا اگر بنی اسرائیل کو رہائی مل گئی تو وہ موی علیہ السلام کے ساتھ مل کر ہماری سلطنت کے خلاف بعناوت کریں گے۔ چنانچہ حضرت موی علیہ السلام نے اپنے عصا کو دریائے نیل پر مارا اور دریا میں ہولنا کی طغیانی آگئی۔

> فَارُسَلْنَا عَلَيْهِمُ الطُّوْفَانَ وَالْجَرَادَ وَالقُمَّلَ وَالضَّفَادِعَ وَالدَّمَ آيَاتٍ مُّفَصِّلَاتٍ فَاسْتَكْبَرُوا وَكَانُوا قَوْمًا مُجُرِمِيْنَ. (الاعراف. ١٣٣)

"تب ہم نے ان پر پائی کے طوفان اور ٹڈیوں اور جووک اور مینڈکوں اور خون کا عذاب بھیجا۔ یہ کہ سب جدا جدا ہماری قدرت کی نشانیاں تھیں اس پر بھی وہ لوگ تکبر ہی کرتے رہے اور وہ لوگ گنبر ہی کرتے رہے اور وہ لوگ گنبر کی کرتے رہے اور وہ لوگ گنبگار تو تھے ہی۔

جس کے نتیج میں فرعون اور اس کے جمعواؤں کے محلات اور گھر بانی میں ڈوب گئے اور تمام لوگ جنگلوں اور ریگستانوں کی جانب بھاگ نظر حیرت اور تعجب کا مقام پیرتھا کہ جب بانی بی اسرائیل کے گھروں کے قریب پہنچا تو ان میں وافل نہیں ہوا۔

قصہ مخضر تمام کھیت کھلیان تباہ ہو گئے اور انتہائی مشکل اور وشوار حالات ے دو چار ہو گئے۔ فرعون نے مجبور ہو کر حضرت موی علیہ السلام کو پیغام بھیجا کہ اگر دریائی طغیانی اور طوفان کوختم کر ڈالوتو بنی اسرائیل کے تمام لوگوں کو رہا کر دول گا۔ الہٰذا موی علیہ السلام نے تھم الہٰی ہے اس عصا کو دریائے نیل پر مارا تو

مہدا موں علیہ اسلام سے مماری سے ان مطلہ وردیات مل پر مارت طوفان تقم گیا تاہم فرعون نے ابنا وعدہ پورا نہ کیا اور بنی اسرائیل کورہا نہ کیا۔

#### چوتھامعجزہ ٹڈیوں کا عذاب

فرعون اور اس کے پیردکاروں پر ٹڈیوں کو مسلط کیا گیا تھا اور بید موی علیہ السلام کا چوتھا مجزہ تھا۔ بیٹڈیاں عام ٹڈیاں نہتیں بلکہ عجب تتم کی ٹڈیاں تھیں جو نہ صرف سبزیوں اور فسلوں کو کھاتی تھیں بلکہ کپڑوں ' دروازوں ' کھڑکیوں ' در پچوں یہاں تک کہ لکڑیوں اور لو ہے کی سلاخوں کو بھی کھا جا تیں۔ نیز ان کے سر اور داڑھی مو چھوں کے بالوں کو بھی اکھاڑ دیتی تھیں۔ لیکن بنی اسرائیل کے کسی بھی فرد کے گھر میں داخل نہ ہو کیں اور انہیں کسی قتم کا نقصان نہ پہنچایا۔

آخر کارسب لوگ نگ آگئے۔ فرغون نے اس بار پھر موی علیہ السلام کو پیغام دیا کہ اگر ہمیں ان ٹڈیوں سے نجات مل گئ تو ہم بنی اسرائیل کوتمہارے حوالے کردیں گے۔

حفرت موی علیہ السلام نے بارگاہ الی میں دعا فرمائی اور ٹڈیوں کا عذاب ٹل گیا۔لیکن فرعون نے اس بار بھی عہد شکنی کی اور بنی اسرائیل کو رہا نہ کیا۔ ان سب باتوں کے باوجود خدا کے حلم و بردباری او رمہلت کو بھی مدنظر رکھیے۔

يا تجوال عذاب جوؤل كالمسلط مونا

روردگار عالم نے فرعون اور اس کی قوم پر جوؤں کو مسلط کر دیا تھا۔ روایت کے مطابق یہ جوئیں فرعون اور اس کی قوم کے لوگوں کے جسموں کو اس طرح کا ٹتی تھے۔ تھیں کہ ان کے جسم پر آ بلے پڑ جاتے تھے اور وہ زخموں کی شکل اختیار کر لیتے تھے۔ قصہ مختصر اس عذاب کے باعث ان لوگوں کی نیندیں حرام ہو گئیں تھیں۔ یہ جوئیں ان کے کپڑوں برتنوں اور کھانے پینے کی اشیاء میں بھی چلی جاتی ہے۔ جوئیں ان کے کپڑوں برتنوں اور کھانے پینے کی اشیاء میں بھی چلی جاتی

تھیں۔ چنانچدان کے استعال میں آنے والی خورد ونوش کی تمام اشیاء میں جو کی مل بوری ہوتی ہوئی ملی ہوئی ہوتی تھیں۔

اس قوم کے لوگ پانچویں عذاب سے نگ آ کر ایک بار پھر موی علیہ السلام کی منت ساجت کرنے پر مجبور ہو گئے اور ان سے وعدہ کیا کہ جوؤں کا عذاب مل جانے پر بنی اسرائیل کو قید سے آزاد کر دیا جائے گالیکن مشکل کے خاتے پر انہوں نے پھر سے وعدہ خلافی کی۔

#### فرعون اور اس کی قوم پر مینڈک مسلط کئے گئے

موی علیہ السلام نے چھٹی بار علم الہی سے فرعون اور اس کی قوم پر مینڈکول کو مسلط کر دیا۔ حضرت موی علیہ السلام نے اپنے اس عصا کو دریائے نیل پر مارا تو دریا بیس موجود تمام مینڈک پانی سے باہر نکل آئے اور جوق درجوق شہر میں پھیل گئے۔ حال یہ ہو چکا تھا کہ ان کے کیڑوں بر برتوں گھروں بیس مینڈک ہی مینڈک نظر آنے لگے۔ فرعون اور اس کی قوم کے لوگ جہال پر بھی بیٹھتے تھے کوئی نہ کوئی مینڈک وہاں آئیتا تھا۔ ان مینڈکوں نے ان کے جسموں پراور بھی ان کے سرول پر چڑھ کر افرعون اور اس کی قوم کا جینا دو بھر کر دیا۔ یہال تک کہ جب وہ کھانا کھاتے تھے اور لقہ کو منہ میں ڈالنے کے لئے توڑتے تھے تو اس سے قبل مینڈک ان کے منہ میں داخل ہو جاتا تھا اور حسب سابق فرعون نے اس دفعہ بھی موئی " سے وعدہ کیا کہ آئندہ عہد شکی نہ کرے گا۔ لیکن افسوس اس نے پھر اپنا وعدہ نہ تھایا۔

دریائے نیل کے پانی کا خون میں تبدیل ہونا

موں علیہ السلام نے ساتویں باراہے عصا کو دریائے نیل پر مارا تو اس کا

پانی خون میں تبدیل ہو گیا' نہ صرف دریا کا پانی خون ہوا بلکہ جہاں سے بھی پانی حاصل کرتے وہ خون میں تبدیل ہو جاتا تھا' جبکہ بنی اسرائیل کے لئے یہ پانی اپنی اصل میت میں باتی رہتا تھا۔

روایات کے مطابق فرعون بھی اس عذاب میں مبتلا تھا اور اپنی بیاس کو بھانے اور ہلاکت سے نجات کے لئے درختوں کے پتوں کو چوسنے پر مجبور ہو گیا تھا لیکن جب چوسے ہو جاتا تو وہ بھی خون کی شکل اختیار کر لیتا تھا۔

ایک وقت ایل آیا کہ فرعون اور اس کی قوم کے ذہنوں میں اس عذاب سے نجات کے لئے ایک چال وجھی۔ چنانچہ انہوں نے بی امرائیل سے کہا کہ تم لوگ اپنے ہاتھوں سے ہمیں پانی دو چنانچہ جب تک پانی بی امرائیل کے لوگوں کے ہاتھوں میں ہوتا تو وہ پانی بی رہتا' لیکن فرعون اور اس کی قوم کے لوگوں کے ہاتھوں میں جاتے بی وہ خون بن جاتا تھا۔ یہ قوم پھر بھی اپنے عناد اور ہٹ دھری سے باز میں جاتے بی وہ خون بن جاتا تھا۔ یہ قوم پھر بھی اپنے عناد اور ہٹ دھری سے باز نہ آئی اور ایک اور مکر و فریب کا راستہ اختیار کیا۔ اب وہ بنی ایرائیل کے لوگوں سے کہتے تھے کہتم لوگ پانی کو اپنے منہ کے ذریعے ہمارے منہ میں ڈالولیکن جب تک وہ پانی بی اسرائیل کے منہ میں رہتا تو وہ خون کی شکل اختیار کر لیتا تھا۔

قیامت کے دن نیکی اور برے لوگوں کے لئے زمین کی حالت اس بات کا تو آپ کو علم ہے کہ قیامت کے دن زمین کی گری کی شدت لوہا بھلانے والی بھٹی کی ماند ہوگئ جبکہ مؤمن جب زمین پر اپنا قدم رکھے گا تو

اسے ٹھنڈی محسوں ہو گی۔ اس کے لئے بڑ دا و سَلاماً لینی سلامتی کے ساتھ ٹھنڈی ہوگی اس کی ٹھنڈک الی نہ ہوگی جومومن کے لئے نقصان دہ ٹابت ہو۔ جبکہ وہی زمین منافق اور کافر کے لئے آگ کے شعلے سے بھی زیادہ گرم ہوگی۔

اب آپ فرعون اور اس کی قوم کے حالات کو بی ملاحظہ کریں وہ لوگ بنی اسرائیل کے لوگوں سے کہتے تھے کہ اپنے منہ کے ذریعے ہمارے منہ میں پانی داخل کرو۔لیکن فرعون اور اس کی قوم کے لوگوں کے منہ میں پانی داخل ہوتے بی خون بن جاتا تھا۔ قیامت کے دن بھی گراہی و ضلالت میں رہنے والے جروت و طاخوت کے پیروکارمؤمنین کے ہیں گے:

جاری طرف نگاہ کرو تا کہ تمہارے نور کی روشی میں ہمیں اپنے آگے کا راستہ بھائی دے۔'مؤمنین آپ کو جواب دیں گے کہ ہمارا نور تمہارے کی کام کا نہیں تمہیں دنیا میں سے اپنا نور اپنے ہمراہ لانا ہوگا' واپس لوٹ جاؤ اور کی نور کا انتظام کرو۔

> اُنْظُرُونَا نَقْتَبِسُ مِنُ نُوْدِ كُمْ . (الحديد -١٣) "ايك نظر شفقت ماري طرف بھي كروكه بم بھي تمهارے نور سے چھروشي حاصل كريں-"

قِیْلَ ارْجِعُوا وَرَآءَ کُمُ فَالْتَمِسُوا نُوُراً. (الحدید-۱۳) ''(ان ہے) کہا جائے گا کہتم اپنے پیچھے (دنیا میں) لوٹ جاؤ اور وہیں کی نور کی تلاش کرو۔''

بہر حال ہر شخص اپنے لئے بچھ نہ بچھ زاد راہ کا انتظام کرے۔ ایک دن ایسا بھی آئے گا جب ہر شخص تنہا ہوگا اور اس کے عمل کے سوا اور بچھ ساتھ نہ ہوگا' اس

وقت کو غنیمت سمجھو اور آئٹے والے کل کے بارے میں کچھ سوچو اور اپی فکر کرو دوسروں سے تہیں کیا غرض اگرتم خود ہدایت یافتہ ہو جاتے ہوتو دوسروں کی گمراہی تہیں کی قتم کا نقصان نہیں پہنچا سکتی۔

يَااَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا عَلَيْكُمُ انْفُسَكُمُ لايَضُرُّكُمُ مَّنُ ضَلَّ إِذَا اهْتَدَيْتُمُ. (المائده - ١٠٥)

"اے ایمان والوا تم اپنی خبر لو۔ جب تم راہ راست پر ہو تو کوئی گراہ ہوا کرے تہیں کچھ نقصان نہیں پہنچا سکتا۔ مجھے یہ بھی خوف ہے کہ اس دن (قیامت) نور کی کی کی وجہ ہے آہ و زاری کریں اور پیران حال ہے کہیں۔" رَبَّنَا اَتِهُمَ لَنَا نُوْرَنَا. (الْحَرِیم۔ ۸)

"يروردگار مارے لئے مارا نور كورا كر-"

کونکہ انجام کارکی شخص کو بھی مرنے اور قبر میں جانے کے بعد دوبارہ دنیا میں لوٹایا نہیں جائے گا۔ انسان کتنی بھی آہ و زاری اور منت ساجت کرے کہ پروردگار مجھے دنیا میں واپس لوٹا دے تاکہ میں نیک اعمال بجالاؤں صدقہ و خیرات کروں یا کوئی نیکی کریاؤں۔

حَتَّى إِذَا جَآءَ اَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالَ رَبِّ ارْجِعُوْنِ لَعَلِّى اَعُمَلُ صَالِحاً فِيُمَا تَرَكُتُ كَلَّا إِنَّهَا كَلِمَةٌ هُوَ قَائِلُهَا وَمِنُ وَرَآئِهِمُ بَرُزَخٌ إِلَى يَوْم يُبْعَثُونَ. (المونون ـ ١٠٠) "
وَمِنُ وَرَآئِهِمُ بَرُزَخٌ إِلَى يَوْم يُبْعَثُونَ. (المونون ـ ١٠٠) "
"اور كفارتو مانين كنين يهال تك جب ان مِن كى كوموت ألى قو كمن كى كوموت ألى قام (ونيا)

میں جے میں چھوڑآ یا ہوں کھر واپس کر دے تاکہ میں اب کی دفعہ اچھے اچھے کام کروں ، جواب دیا جائے گا: ہرگز نہیں یہ ایک لغو بات ہے جے وہ بک رہا ہے اور ان کے مرنے کے بعد عالم برزخ ہے (جہاں) اس دن تک کہ دوبارہ قبروں سے اٹھائے جائیں گے رہنا ہوگا۔''

چنانچہ ایے شخص کی خواہش پوری نہ ہوگی اور اے منفی جواب ملے گا۔ کیونکہ اس سے کوئی فائدہ حاصل نہ ہوگا۔

خشک سالی \_ ژاله باری

پروردگار کی نو نشانیوں میں ہے آٹھویں نشانی جس کے بارے میں فرعون اور اس کی قوم نے والے عذاب اور اس کی قوم نے والے عذاب ومجزات کو بھی قبول نہ کیا۔ جبکہ سمعی نشانیوں کو جو ہماری عظیم نشانیاں یعنی انبیاء علیم الصلوة والسلام بیں کو بھی جھٹاایا۔

اور جیما کہ ہم پہلے ہی بیان کر چکے ہیں کہ ایک پیغیر کو جھٹلانا تمام پیغیروں کو جھٹلانے کے مترادف ہوتا ہے۔

حضرت موی علیه السلام کی بد دعا

زمانہ گزرتا گیا اور بی اسرائیل کی تکالف ومصائب و آلام میں بھی اضافہ ہوتا چلا گیا۔ اب انہوں نے موی علیہ السلام سے گزارش کی کہ فرعون اور اس کی قوم کے لئے بارگاہ البی میں بددعا فرمائیں۔ موی علیہ السلام یہ جانتے ہوئے کہ بی اسرائیل پرمشکلوں کے پہاڑ ٹوٹ پڑے ہیں خدا کے حضور فرمایا:

وَقَالَ مُوسَى رَبَّنَآ اِنَّکَ آتَیْتَ فِرُعَوْنَ وَمَلَّاهُ زِیَنةً وَّامُوالًا فِی الحَیْوةِ الدُّنیا رَبَّنَا لِیُضِلُّوا عَنُ سَبِیلِکَ رَبَّنَا الیُضِلُّوا عَنُ سَبِیلِکَ رَبَّنَا اطْمُسُ عَلَی اَمُوالِهِمُ وَاشُدُدُ عَلٰی قُلُوبِهِمُ فَلا یُومِنُوا حَتَّی یَرَوُا الْعَذَابَ اللَّالِیُمَ. (حره ایْس ۸۸۸)

"موی علیہ السلام نے عرض کیا:"اے ہمارے پالنے والے تو نے فرعون اور اس کے سرداروں کو دینوی زندگی میں بڑی آ رائش اور دولت دے رکھی ہے (کیا تو نے یہ سامان اس لئے عطا کیا ہے) کہ یہ لوگ تیرے راستے سے لوگوں کو بہکا کیں۔ پروردگارا! تو ان کے مال و دولت کو غارت کر دے اور ان کے دلوں پر بختی کر کیونکہ جب یہ لوگ آنگیف دہ عذاب نہ دکھے لیں گئے ایمان نہ لائیں گے۔"

یقینا مال و جاہ و جلال ونیا غرور و تکبر کا موجب بنرا ہے۔ اس بد دعا کے بعد فرعون اور اس کی قوم کا سارا مال و متاع یہاں تک کہ خورد و نوش اور اناج وغیرہ نیز ان کے مویش تمام کے تمام پھر بن گئے اور استعال کے قابل نہ رہے۔

بی اسرائیل کا فرار

بعد میں پروردگار عالم کی جانب سے مویٰ علیہ السلام کو اجازت ملی کہ بی اسرائیل کے ہمراہ رات کے وقت شہر سے نکل جائیں تاکہ فرعون اوراس کی قوم پر عذاب نازل کیا جائے۔

حفزت موی علیہ السلام سے وعدہ کیا گیا کہ ہم بنی اسرائیل کو امن و سلامتی کے ساتھ دریائے نیل سے پار کرا دیں گے لیکن جب جاند طلوع ہو جائے گا۔ موی علیہ السلام نے بنی اسرائیل کو بھی ان تمام باتوں سے باخبر کر دیا تھا۔ بن اسرائیل کے لوگ ایک ایک کرکے شہر سے باہر نکل گئے اور شہر کے باہر ایک مقام پر جمع ہو گئے اور دریائے نیل کے کنارے پر آ کر تھہر گئے 'اب بن اسرائیل کو دریائے نیل عبور کرنا تھا۔ لیکن چاند ابھی تک طلوع نہ ہوا تھا۔ حضرت یوسف کے جسد کو بھی اینے ہمراہ لے جاؤ

علامہ مجلس علیہ الرحمہ فرماتے ہیں کہ اس موضوع کی تفصیلات ہیں متعدد معتبر روایات موجود ہیں جن کے بیانات کچھ اس طرح ہیں۔ مویٰ علیہ السلام نے پروردگارا! چاندکیوکر طالع نہ ہوا؟ بارگاہ رب العزت ہے آ واز آئی کہ یوصف علیہ السلام پیغبر کے جمد (جم) کوبھی تمہیں اپ ہمراہ لے جاکر اسے سپردفاک کرنا ہوگا۔ حضرت یوسف علیہ السلام کا جم مبارک پیخر سے جاکر اسے سپردفاک کرنا ہوگا۔ حضرت یوسف علیہ السلام کا جم مبارک بیخر سے جاکوت ہیں رکھا گیا تھا اور دریائے نیل کے کی مخصوص مقام پر اسے رکھا ہوا تھا۔ مویٰ علیہ السلام نے بن امرائیل سے مخاطب ہوتے ہوئے فرمایا:

دکھا ہوا تھا۔ مویٰ علیہ السلام نے بن امرائیل سے مخاطب ہوتے ہوئے فرمایا:

مبارک کے بارے میں علم رکھتا ہو کہ وہ کس مقام پر رکھا گیا

اس بات کا کسی کو بھی علم نہ تھا صرف ایک نابینا اور مفلوج بوڑھی عورت بول اٹھی میں جانتی ہول لیکن میری کچھ حاجتیں ہیں جب تک میری یہ حاجتیں پوری نہیں کی جاتیں میں نہیں بتاؤں گی۔

موی علیہ السلام نے اس سے سوال کیا کہ تمہاری کیا حاجتیں ہیں۔ اس بوڑھی عورت نے کہا کہ میری ایک حاجت یہ ہے کہ میں دوبارہ جوان ہو جاؤل

دوسری حاجت یہ ہے کہ مجھے فالج سے نجات مل جائے 'تیسری حاجت یہ ہے کہ میری آ تکھوں کی روشی واپس مل جائے اور آخری حاجت یہ ہے کہ جنت میں آپ کی زوجہ بن جاؤں۔

موی علیہ السلام اس کے جواب میں خاموش ہو گئے۔ اوپر وتی اللی ملی کہ اس بوڑھی عورت کی تمام حاجات کی برآ وری ہمارے ذمے ہے چنانچہ حضرت موی علیہ السلام نے دعا فرمائی اور اس کی تمام حاجتیں پوری ہو گئیں اور وہ اپنی جگہ سے تیزی سے اٹھ کھڑی ہوئی۔ اب اس جوان عورت نے روثن آ تکھول کے ہمراہ بنی اسرائیل کی رہنمائی کی اور انہیں حضرت یوسف علیہ السلام کا جسم مبارک دکھا دیا۔ اس طرح بنی امرائیل تابوت کو اٹھا کر دریائے نیل کے کنارے لے اس طرح بنی امرائیل تابوت کو اٹھا کر دریائے نیل کے کنارے لے

-21

فرعون بن اسرائیل کا پیچھا کرتا ہے

تھوڑے عرصہ میں موئی علیہ السلام اور بی اسرائیل کے فرار کی خر فرعون کو مل گئے۔ اس نے فی الفور عوامی اجتماع اکٹھا کیا۔ اس طرح دی لاکھ ساٹھ بزار افراد موئی علیہ السلام اور بنی اسرائیل کا پیچھا کرنے کے لئے چل پڑنے تاکہ وہ آئیس قید کر سکیس ۔ فرعون نے اپنے لشکر کو جوش دلایا اور کہا کہ موئی علیہ السلام کے ساتھ بنی اسرائیل کی نفری کی تعدارانتہائی کم اور مٹھی بھر کی ہے اور ان لوگوں نے ہم سب کو غصہ دلایا ہے۔

فَارُسَلَ فِرُعُونُ فِي المَدَائِنِ خَشِرِيُنَ. (العراء - ٥٣) "تب فرعون نے لشکر جمع کرنے کے خیال سے تمام شہروں میں دھڑا دھڑا ہرکارے روانہ گئے۔"

إِنَّ هَٰؤُلَاءِ لَشِرِذِمَةٌ قَلِيلُونَ وَإِنَّهُمُ لَنَا لَغَائِظُونَ.

(الشعراء . ۵۵)

"اور کہا کہ بیلوگ جوموی علیہ السلام کے ساتھ ہیں مطی بجر جماعت ہیں اور ان لوگوں نے ہمیں سخت غصہ دلایا ہے۔"

لشکر کے مقدمہ میں جب فرعون نمودار ہوا تو بنی اسرائیل گھبرا گئے اور انہیں شدید خوف لاحق ہوا تو انہوں نے حضرت موی علیہ السلام سے کہا کہ اب ہم سب لوگ گرفتار کر لئے جائیں گے۔ موی علیہ السلام نے فرمایا خدا کا وعدہ برحق اور سچا ہے اور ہم تمام لوگ سلامتی ہے دریا کوعبور کرلیں گے۔

يوشع " ياني پر چلتے ہيں

ایک روایت کے مطابق حضرت یوشی موسی علیہ السلام کے وصی و نائب نے موسی علیہ السلام سے بوچھا کہ خدا کا وعدہ کیا ہے؟ آپ نے فرمایا خدا ہمیں پانی سے نجات دے گا۔ یوشع یہ بات سنتے ہی پانی پر چل پڑے اور دریا عبور کر لیا۔لیکن بی اسرائیل کو پانی پر چلنے کی ہمت نہ ہوئی تو انہوں نے حضرت موسی علیہ السلام سے کہا کہ دریا کلاے کور دیا جائے تاکہ ہم دریا کوعبور کرسکیں۔ موسی علیہ السلام نے دعا فرمائی! پروردگار عالم مجھے محمد و آل محمد سیم الصلوة والسلام کا واسطہ ہے کہ دریا کلاے کلاے ہوجائے۔

پانی کی د یواروں میں دریج بن گئے

جب دریا دو کرے ہوگیا' بی اسرائیل نے کہا ہمارے بارہ قبیلے ہیں اور

دریا عبور کرتے وقت ممکن ہے ہم آپس میں جھکڑ پڑیں اس لئے ہر قبیلے کے لئے الگ الگ راستہ نکالیں ۔ موی علیہ السلام نے عصا کو پانی پر مارا تو دریائے نیل میں بارہ رہے ' گلیاں بن گئے اور ان راستوں کے دونوں جانب پانی کی دیواریں پہاڑوں کے سلسلے کی مانند تلاطم خیر تھیں۔

بی اسرائیل نے کہا' دریا کی زمین دلدلی ہے اور ہمارے پاؤں اس میں دھنس رہے ہیں۔ بی اسرائیل کے لوگوں کا ایمان اس درجہ ضعیف تھا۔ بہ الفاظ دیگر وہ اس حد تک ضعف الاعتقاد سے کہ انہیں یقین نہیں آ رہا تھا کہ جب خدا کا وعدہ ہو چکا ہے کہ پانی سے ملاتی کے ساتھ گزر جاؤ گے تو اس کے بعد پروردگار عالم بھی وعدہ خلافی نہیں فرما تا۔ چنا ٹی وردیا کی دلدلی زمین بھی مضبوط ہوگئی اور اب ان کے قدم اس میں دھنس نہیں رہے تھے۔

شدید ہوا چلی اور تمام راستوں کی دلدلی زمین خشک ہو گئی۔ مختصر یہ کہ وہ دریائے نیل میں بارہ جدا جدا راستوں پر چل پڑھے۔

موی علیہ السلام کو اچا تک یہ آواز سنائی دی کہ ہمارے ساتھی ڈوب گئے بیں ہمارے عزیز وا قارب ہلاک ہو گئے۔

موی علیہ السلام نے پروردگار عالم سے درخواست فرمائی کہ بارہ رستوں کے درمیان حاکل پانی کی دیواریں جالی دار بن جائیں تاکہ بنی اسرائیل کے بارہ قبیلے ایک دوسرے سے باخرر ہیں اور ان کی سلامتی کا آئیس یقین ہو جائے۔

آخر کارتمام کے تمام بن اسرائیل کے لوگوں نے امن وسلامتی کے ساتھ دریا عبور کرلیا۔ پھھ دریر بعد فرعون اپنے لشکر کے ہمراہ دریائے نیل کے کنارے پہنچ گیا۔ جب انہوں نے بیمنظر دیکھا تو فرعون سے کہنے لگے کہ دیکھوموک علیہ السلام

نے ایک نیامجزہ کر دکھایا ہے۔ فرعون اس حد تک بد بخت اور بے غیرت تھا کہ کہنے لگا کہ ایس بات نہیں ہے جوتم سوچ رہے ہو میں نے ہی تھم دیا ہے اور دریا مکڑے مکڑے ہو گیا ہے۔ آؤ ہم ان کا پیچھا کریں۔

فرعون اور اس کے لشکر کا ڈوب جانا

فرعون نے پیش قدی کی اور اس کا لشکر بھی اس کے پیچھے چل پڑا۔ فرعون گھوڑے پر سوار تھا اور گھوڑا دریا میں جاتے ہوئے خوف سے ہنہنا رہا تھا جبکہ فرعون کو بھی خوف لاحق تھا کیکن وہ شکست و ناکامی قبول کرنے پر آمادہ نہ تھا۔

ایک روایت کے مطابق حضرت جرائیل علیہ السلام ایک گھوڑی پر سوار ہوئے اور فرعون کے گھوڑے ہوئے اور فرعون کے گھوڑے کی گھوڑی پر نگاہ پڑی فرعون کا گھوڑا سر بہ گھوڑی کے پیچے دوڑنے لگا اور فرعون کا گھوڑی کی پیچے دوڑنے لگا اور فرعون کا گھوڑی ہو گئے جب فرعون اور اس کا لشکر دریا میں اخل ہو گئے جب فرعون اور اس کا لشکر دریا میں بخ ہوئے راستوں میں مکمل طور پر داخل ہو گئے تو:

فَاخَذُنَا هُمُ أَخُذَ عَزِيْزٍ مُقْتَدِر.

"و ہم نے ان کو اس طرح سخت پکڑا جس طرح ایک زبردست صاحب قدرت پکڑا کرتا ہے۔"

عَذِينٍ : لين وہ غالب جو کہی صورت میں مغلوب نہ ہو سکے اور خدا کے سوا
کوئی بھی عزیز مطلق نہیں ہے۔ دیگر تمام مخلوق خدا کے مقابلے میں ذلیل وضعیف
ہے۔ مخلوق پرضعف 'بڑھاپا' بیاری اور موت وغیرہ کی مانند صفات اور عوارض غالب
ہو جاتی ہیں صرف اور صرف خدا عزیز و غالب مطلق ہے۔

مُفْتَدِدٍ: كمعنى بين طاقتور اورتوانا\_

آل فرعون کو اس طرح بکڑا جس طرح ایک زبردست غالب مطلق اور صاحب قدرت بکڑ کرتا ہے۔ گلڑے نکڑے ہونے والے پانی کو تکم البی ہوا کہ ایک دوسرے سے مل جائے جونہی دریا میں طغیانی آئی فرعون کو یقین ہو گیا کہ اب کوئی نجات کی راہ باتی نہیں' اب عذاب البی اسے نظر آچکا تھا۔

ارشاد خداوندی موتا ہے:

قَالَ امَنُتُ اَنَّهُ لَآ اِللهُ الَّا الَّذِي امَنَتُ بِهِ بِنُوْ آ اِسُرَ آءِ يُلَ وَانَا مِنَ الْمُسُلِمِيُنَ.

"تو کہنے لگا کہ جمل خدا پر بنی اسرائیل ایمان لائے ہیں میں بھی اس پر ایمان لاتا ہوں اس کے سواکوئی معبود نہیں اور میں اس کے فرما نبردار بندوں میں سے ہوں میں مسلمانوں میں سے ہوں۔"

فرعون نے جب بید کہا تو حضرت جرائیل علیہ السلام نے اس کا منہ بند کیا اور فرمایا اب مہلت ختم ہو چکی ہے۔

اب جبکہ خدا نے چالیس سال تک تجھے مہلت دی اور تو پہلے خدا بننے کا دعویٰ کرتا رہا ہے اور کہتا رہا تھا۔

اَنَا رَبُكُمُ الْاعْلَى: يعنى مِن تباراسب سے برز بروردگار بول اس سے

پہلے کتنی بار ڈرایا دھمکایا گیا' خدا کی عظیم نشانیاں اور مجزات تو نے دیکھے کتنے عذاب نازل کئے گئے صرف ای لئے کہ تو ایمان لے آئے لیکن تیری بغاوت اور سرکشی دن بدن زیادہ ہوتی چلی گئی۔ اب جبکہ مجھے عذاب حتی نظر آگیا ہے۔ تو ایمان لانے کا دعویٰ کرتا ہے۔

### فرعون كى صرف زبانى كلاى بات تقى

بعض مفسرین کا کہنا ہے کہ فرعون نے جو پچھ کہا تھا وہ صرف اور صرف ایک مکارانہ چال تھا وہ اور اگر اے موت سے نجات مل جاتی تو وہی طریقہ اختیار کرتا جو اس سے قبل کرتا رہا تھا کہ جب وہ مصیبت میں گرفتار ہو جاتا ہے تو موئ علیہ السلام سے منت ساجت کرتے ہوئے وعدہ کر لیتا تھا لیکن جب اس کومصیبت سے نجات مل جاتی تھی تو وہ اپنے وعدہ سے بھی جاتا تھا۔

لین بعض دیگرمفسرین کا بیان ہے کہ فرخون کی توبہ بول نہ ہونے کی وجہ یہ گئی کہ اس نے عذاب کا اپنی آ تکھوں سے مشاہدہ کر لیا تھااور اس وقت اس نے توبہ کی اور اس فتم کی توبہ کا کوئی فائدہ نہیں ہوتا کیونکہ قرآن مجید کی صریح اور واشگافتہ آیات مبارکہ کے مطابق جب انسان کومعلوم ہو جائے کہ اس کی موت قریب الوقوع ہو تا س کی توبہ قبول کر لی جاتی ہے لین اس کے بعد توبہ بے سود ہوتی ہے اور اس سے یچھ حاصل نہیں ہوتا۔

وَلَيْسَتِ التَّوْبَةُ لِلَّذِيْنَ يَعُمَلُونَ السَّيِّاتِ حَتَّى إِذَا حَضَرَ اَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالِ اِنِّى تُبُتُ ٱلْمُنْ وَلَا الَّذِيْنَ حَضَرَ اَحَدَهُمُ الْمَوْتُ قَالِ اِنِّى تُبُتُ ٱلْمُنْ وَلَا الَّذِيْنَ

يَمُوْتُونَ وَهُمُ كُفَّارُ أُولَئِكَ اَعُتَدُناْ لَهُمُ عَذَابًا اَلِيُماً.

(النياء \_ ١٤)

"اور توبہ ان لوگوں کے لئے (مفید) نہیں ہے جو (عمر بحر تو) برے کام کرتے رہے یہاں تک کہ جب ان میں ہے کی کے سر برموت آ کھڑی ہوئی تو کہنے نگا اب میں نے توبہ کی اور ای طرح ان لوگوں کے لئے بھی توبہ (مفید) نہیں ہے جو کفر ہی ك حال من مر كئے۔ ايے اى لوگوں كے واسط الم نے دردناک عذاب مہا کر رکھا ہے۔"

یعنی جب اے موت نظر آجائے تو استغفر اللہ کہہ دے اس قتم کی توبہ کا كيافائده ہے جو اضطرارا اور مجوري كے عالم ميں كى جاتى ہے جبكه اس كے بعد گناه کے ارتکاب کی صلاحت بھی باتی نہیں رہتی۔

ندامت اور برائیوں کورزک کرنے کا عزم بالجزم

توبہ کے دو پہلو میں گناہ اور برائی کے سلسلے میں۔ نادم ہونا اور آئندہ گناہ اور معصیت برائی نہ کرنے کا عزم۔ اب جب کی شخص کو یقین ہو جائے کہ وہ مرنے والا ہے تو الی صورت میں آئندہ یامتقبل کا کوئی سوال ہی پیدائییں ہوتا کیونکہ اس كے ياس گناه كرنے يا نه كرنے كا وقت عى باقى نہيں رہا۔ بياتو ايسے عى ہے جيسے كوئى قبر میں داخل ہونے کے بعد تو ہہ کا طالب ہوا اگر اس فتم کی تو بہ ہے کوئی فائدہ حاصل ہوتو جہنم میں بھی توبہ سے ضرور فائدہ ملے گا۔

ای طرح فرعون یانی میں ڈو بے والوں کی صف میں شار ہو چکا تھا اور اس کا ان سات افراد میں شار ہوتا ہے جن کوجہنم میں سب سے زیادہ عذاب ہوگا۔

#### سَبَقَتُ رَحُمَتُهُ غَصَبَهُ

"پروردگار عالم کی حمت و مہر بانی اس کے غضب و قہر پر غالب ہے۔"
پروردگار عالم بڑا مہر بان اور رخم والا بھی ہے اور قھاد و عزیز ذوانتقام
بھی ہے۔ یعنی اس کا انقام اور غضب کی بنیاد ناتوانی اور کمزوری نہیں بلکہ وہ قادر و
عزیز و غالب مطلق ہے اور جو بھی کرتا ہے عدل و حکمت کی بنا پر کرتا ہے لیکن اس
کے باوجود پروردگار عالم کی رحمت و مہر بانی اس کے غضب و قہر پر غالب ہے یعنی خدا
اینے بندوں کے ماتھ رحمت و مہر بانی سے پیش آتا ہے۔ قرآن مجید میں ارشاد ہوتا

كَتَبَ عَلَى نَفُسِهِ الرَّحُمَةَ. (الانعام. ١٢) "اس نے اپنی ذات پر مہریاتی لازم كرلى ہے-"

یعنی خدا نے اپنی ذات پر رحمت و مہرانی واجب کر لی ہے۔لیکن اگر اس کا بندہ اپنے اختیار کو غلط اور منفی طور پر استعال کرتا ہے اور کفران نعمت کی راہ اختیار کر لیتا ہے اور ایمان لانے کے بعد اپنے ہی افعال کے سبب فہر الٰہی کامسخی اور سزا وار کفہراتا ہے تو بندہ کے اپنے ہی اختیاری فعل کے باعث خدا اس کے ساتھ فہر و خضب سے پیش آتا ہے۔

خدا فرعون کے ساتھ مسلسل چالیس سال تک علم و بردباری و رحمت و مهربانی سے بیش آیا ' فرعون نے کہا اَنَا رَبُکُمُ الْاَعُلیٰ۔ میں تمہارا سب سے برتر بروردگار ہوں: خدا نے اس کے باوجود فی الفور اور اچا تک اس برعذاب نازل نہ فرمایا جس کی تفصیل روایات میں نقل کی گئی ہے۔ اب کیونکہ اس نے رحمت و مہلت

اللی سے ناجائز فائدہ اٹھایا' اس لئے قرآن مجید میں ارشاد ہوتا ہے:

فَاخَذُناهُمُ آخُذَ عَزِيْزٍ مُقْتَدِرٍ.

"ق ہم نے ان کو اس طرح بگر لیا جس طرح ایک زبردست صاحب قدرت بکرتا ہے۔"

اس لئے خدا اسکے ساتھ اپنی عزت وجلالت کی صفت سے پیش آیا۔ رب العالمین ملک الملوک اور قہار و جبار کے مقابلے میں مٹھی مجر خاک کا کیا بس چل سکتا ہے۔ جب وہ ذات اپنی عزیزیت اور قہاریت کے ساتھ اس سے پیش آئے۔

فرعون کو بانی سے ماہر پھینک ویا گیا

فرعون لوہ کی زرہ چلا میں ملبوس تھا اور اصولی طور پر اسے دریا کی تہہ میں چلا جانا چاہے تھا لیکن خدا نے دوسراوں کے لئے اس عجرت بنانے کے لئے اس کے جسم کو پانی سے باہر نکال پھیکا ہے تاکہ بنی اسرائیل جب واپس آئیں تو اس کی لاش کو دیکھ کر عبرت ونصیحت حاصل کریں۔

بی اسرائیل بھی جب واپس ہوئے تو اس کے زیورات کو مال غنیمت کے طور پر حاصل کر لیا۔

حُذَٰلِکَ وَاوُرَثُنا ها بَنِی اِسُرَ ائِیلَ. (الشعراء . ٥٩) "اور آخر ہم نے انہیں چیزوں کا مالک بنی اسرائیل کو بنایا۔" قرآن مجید میں ارشاد ہوتا ہے:

فَالْيَومَ نُنَجِّيُكَ بَبَدَنِكَ لِتَكُونَ لِمَنْ خَلُفَكَ آيَةً (يونس ٩٢) "تو ہم آج تیری روح کو تو نہیں گر تیرے بدن کو تہہ نشین ہونے سے بچائیں گے تاکہ تو اپنے بعد والول کے لئے عبرت کا باعث ہو۔"

اس لئے نام نہاد فرعون اور اس کے ہمنواؤں کا انجام یہی ہوتا ہے اس لئے دوسروں کو چاہیے کہ خدا کی جانب سے ملی ہوئی مہلت کی وجہ سے غرور و تکبر کا شکار نہ ہوں اور مال و جاہ ومنصب وقبیلہ اور خاندان کے سبب خدا سے غافل نہ ہوں اور اس بات سے ڈرک تے رہیں کہ مبادا خدا ان کے ساتھ اپنی صفت عزیزیت سے پیش نہ آئے۔

آل فرعون کا یہ دنیوی عذاب تھا جبکہ قرآن مجید کے متن کے مطابق ان کا برزخی عذاب میہ ہے۔

قرآن مجید میں ارشاد خداوندی ہوتا ہے۔

النّارُ يُعُورَ ضُونَ عَلَيْهَا عُدُوًّا وَّعَشِيًّا وَيُوْمَ تَقُوْمُ السّاعَةُ

اُدُخِلُوُ آ الَ فِرُعَوْنَ اَشَدَّ الْعَذَابِ. (المومن. الله)

"اوراب تو قبر میں دوزخ کی آگ ہے کہ وہ لوگ ہر جج وشام

اس کے سامنے لاا کھڑے کئے جاتے ہیں اور جس دن قیامت

بر پا ہوگی عم ہوگا کہ فرعون کے لوگوں کو سخت سے سخت تر

عذاب میں جھونک دو۔"



# كيا آپ محفوظ بين؟

اَکُفُّادُ کُمْ حَیْرٌ مِّنَ اُولِیْکُمْ اَمْ لَکُمْ بَرائَةٌ فِی الزُبُرِ

"اے اہل مکہ کیا ان لوگوں ہے بھی تمہارے کفار بڑھ کر ہیں یا
تمہارے واسطے پہلی کتابوں میں معافی لکھی ہوئی ہے۔"
پانچوں قصوں کو یعنی نوٹ اور ان کی قوم کی داستان عاد و ثمود ولوط علیم السلام
اور فرعون کے اقدام کی داستانیں بیان کرنے کے بعد پروردگار عالم اس مکہ کو مخاطب
کرتے ہوئے فرما تا ہے:

"اَكُفَّارُكُمْ خَيْرٌ مِنُ أُولَئِكُمْ."

"كياتمهار كافران لوگوں سے بہتر بيں؟"

اے دہ لوگو! جن پر حضرت محمر کے نور کی ضوفشانی ہوئی تہماری ساخت و پیدائش جداگانہ نہیں ہے اور ان لوگوں پر تمہیں کی قتم کی برتری حاصل نہیں ہے بلکہ مادی اور نیوی لحاظ سے وہ لوگ تم ہے کہیں زیادہ برتر تھے۔

اگر ظاہری طاقتوں وتوانائیوں کو منظر رکھا جائے توجیسا کہ ہم پہلے بیان کر

چکے ہیں کہ قوم عاد اس درجہ طاقتور' دراز قد اور تنومند تھے کہ وہ پہاڑوں کی چٹانوں کو اٹھا کران سے اپنے مکان اور ان کی چھتوں کی تعمیر کرتے تھے۔

ادر اگر مال و دولت اور جاہ وحشم کے لحاظ سے دیکھا جائے تو فرعون کے زمانے کا موجودہ دور پر کسی طرح بھی قیاس نہیں کیا جا سکتا۔ فرعون اور اس کی قوم کے لوگ ہم لوگوں سے کہیں زیادہ مال دار اور خوشحال تھے۔

أَمُ لَكُمُ بَرَائَةٌ فِي الزُّبُرِ.

"یا آسان اور پہلی کتابوں میں تم عربوں کے لئے معافی لکھی ہوئی ہے اور ضاحت دی گئ ہے کہ قوم عرب کوعذاب نہیں ہوگا۔"

اس کا مطلب یہ ہے کہتم لوگوں کو ایسی صورت میں خوش ہونا چا ہے کہتمام کی متمام سے ہم نے عذاب اٹھالیا ہے متمام کی متمام کی متمام کی متمام کی متمام کی متاب سے محفوظ رکھا ہے۔ یہاں پر لفظ '' زبر'' موضوع بحث کی تاکید کے لئے جمع کے صیغہ میں استعمال ہوا ہے۔

یہ استفہام انکاری ہے اور اس کا مطلب یہ ہے گئی ارک کئے کہ مہارے گئے کہ مہارے گئے کہ مہارے گئے کہ مہارے گئے کہ م کسی بھی شکل میں معانی نہیں لکھی گئی۔

"أَمُ يَقُولُونَ نَحْنُ جَمِيْعٌ مُنْتَصِرٌ."

''یا بیلوگ کہتے ہیں کہ ہم بہت طاقتور جماعت ہیں۔'' کیا بیلوگ میر کہتے ہیں کہ ہم سب اکٹھے ہیں اور ایک دوسرے کے معاون و

مددگارین؟

دراصل مشرکین اور کفار قربیش مکه گروہ بندی ختم کر کے ختمی مرتبت کی اذیت رسانی پر متفق ہو چکے تھے۔ ان لوگوں نے عرصہ تین سال تک رسول مکرم اور مسلمانوں ے برقتم کے تعلقات ختم کر لئے تھے اور بیلوگ کہتے تھے کہ ہم ان سے جان لیوا انقام کے واسطے اکٹھے ہو چکے ہیں۔

"مُنتَصِرٌ." كمعنى يه بهى موسكة بيل كه بم شكست نه كهانے والا كروہ بيل كيونكه بم آپس ملى متحد بيل اور ايك دوسرے كے مددگار ومعاون بيل۔

آ گے چل کر پروردگار عالم اپنے حبیب حضرت محم مصطفیٰ کو وی فرما تا ہے کہ ان کے دعوے سے نہیں ہیں اور جو کہدرہ ہیں اس کا حقیقت سے کوئی تعلق نہیں۔ سیکھڑ کم الْحَمْعُ وَیُولُونَ الدُّبُرَ.

''عنقریب بی پیر جماعت شکست کھائے گی اور بیلوگ پیٹھ پھیر کر بھاگ جائیں گے''

اس آبیمبارکہ کاقر آن مجیدی غیبی خبروں میں شار ہوتا ہے کہ پروردگار عالم اپنے رسول " کو وقی کے ذریعے خبر دے رہا ہے کہ عظریب کفار قریش کو شکست ہوگی اور دہ لوگ جنہوں نے گروہ بندی کی ہوئی ہے اور خوال فیکار ہیں اور ہمارے پیغبر کے خلاف ان کی جرائت و ہمت میں اضافہ ہوگیا' بہت جلد کھی جا کیں گے۔ اور کفار عرب مسلمانوں کی تکواروں اور قوت کے مقابلے میں پیٹے پھیر کرراہ فرار اختیار کرنے پر مجور ہوں گے۔

یہ بات اس سے قبل نا قابل یقین تھی لیکن پروردگار عالم نے وی کے ذریعے اپنے صبیب حضرت محم مصطفیٰ " کو بیخوشنجری دی کہ ان کے تمام گروہ مخلوب ہو کر ٹوٹ پھوٹ سے دوچار ہوجائیں گے۔



#### جنگ بدر

جب حضرت کی مصطفل " کو مدینه منوره میں تشریف لائے ہوئے اتھارہ ماہ گذر گئے تو جنگ بدر کا واقعہ رونم ہوا۔ رسول خدا حضرت محمصطفل " نے اس آیہ مبارکہ کی تلاوت فرمائی تو مسلمان بھی سمجھ گئے گد خدا کا وعدہ پورا ہونے کا وقت آ گیا ہے۔

"بدر" کمہ کرمہ کے قرب و جوار میں واقعہ ایک کنویں کا نام ہے اور یہ وہی مقام ہے جہاں پر مسلمانوں اور مشرکوں کے درمیان جنگ بدر واقع ہوئی تھی۔ اس جنگ کا آغاز مشرکین کی جانب ہے ہوا تھا کہ ان کے نوسو پچاس (۹۵۰) طاقتور جنگجو افراد کے اس واقعہ کی موان خدا " اور آپ کے جاناروں کیخلاف جنگ کرنے کے لیے شکر کئی کی۔ اس جنگ کے دوزانہ کے افزاجات قریش کے ایک سردار کے ذمے ہوتے تھے۔ قریش کے ایک سردار کے ذمے ہوتے تھے۔ قریش کے لوگوں کو اپنی کامیا بی پر اس درجہ یقین تھا کہ وہ گانے بجانے والی رقاصاؤں کو آلات موسیقی سمیت میدان جنگ میں اپنے ہمراہ لاتے تھے تا کہ جنگ کے دوران ستی و کا بلی کامیا جنگ میں اپنے ہمراہ لاتے تھے تا کہ جنگ کے دوران ستی و کا بلی کار نہ ہوں۔

اس زمانے کے تقاضوں کے مطابق ہرفتم کے ہتھیاروں سے لیس ہو کر مرت کے شادیانے بجاتے ہوئے جاہ بدر کے قریب آ کرصف آ راء ہوگیا۔ دوسری جانب حضور ختمی مرتبت گاپنے جانثار اصحاب کے ہمراہ جن کی تعداد صرف تین سوتیرہ (۳۱۳) تھی انتہائی معمولی جنگی سامان لئے بدر کے کنویں کی جانب روانہ ہوئے۔ رسول خدا گاور آپ کے جانثاروں کے پاس صرف ستر ۵۰ اونٹ اور سات تکواریں تھیں۔

چنانچہ جنگی اصولوں کے مطابق آپ کا مختصر سالٹکر کسی بھی لحاظ ہے مشرکین کے جنگی ساز وسامان سے لیس لشکر کے ساتھ قابل موازنہ نہ تھا۔ نیز میہ کہ راست قدروں میں ان کے عزم و ہمت بھی کمزور ہو چکے تھے۔ جس کے نتیج میں انہیں شدیدخوف لاحق ہوگیا تھا۔

باران رحمت

پروردگار عالم نے ان حالات میں مسلمانوں پر اپنی رحمتوں کا نزول فر مایا۔
جس مقام پر مسلمانوں کا مختصر سالشکر صف از ابتوا تھا وہ ریت سے بھر پور ریگستانی علاقہ تھا۔مسلمانوں کے پاؤں اس ریت میں دھنس رہے تھے۔اس موقع پر خدا کے تھم سے یہاں بارش ہونی شروع ہوگئی اور اس طرح ریت گیلی ہوگئی دیوں بارش کے نتیجے میں ان کی مشکلات میں کی اور عزم واستقلال میں اضافہ ہوا۔

اس باران رحمت سے انہیں یہ بھی فائدہ ہوا کہ انہوں نے اپنی پیاس بھانے کے ساتھ ساتھ بارش کے پانی سے خسل کر کے معنوی نجاستوں سے براُت حاصل کی۔ خدانے اس موقع نازل ہونے والی پہلی باران رحمت کا ذکر قرآن مجید کے سورۂ انفال میں یوں فرمایا ہے۔

إِذْ يُغَشِّيكُمُ النُّعَاسَ امَنَةً مِّنُهُ وَيُنَزِّلُ عَلَيْكُمُ مِنَ السَّمَآءِ

مَاءً لِيُطَّهِ رَكُمْ بِهِ وَيُذُهِبَ عَنْكُمْ رِجُوَ الشَّيُطْنِ وَلِيَرْبِطَ عَلَى قُلُوبِكُمْ وَيُثَنِّتُ بِهِ الْاقْدَامَ. (الانفال. ١١) "بيده وقت تقاجب الإعراف سے اطمینان کے لئے تم پر نیند کو غالب کیا جارہا تھا' اور تم پر آسان سے پانی برس رہا تھا کہ حتہیں پاک و پاکیزہ کر دے اور تم سے شیطان کا رجس دور ہو جائے۔ اور تمہارے دل مضبوط کر دے اور اس سے تمہارے باؤں جے رہیں۔"

جنگ کا آغاز

ختی مرتبت حضرت مصطفیٰ کے مشرکین کے نام ایک پیغام ارسال فرمایا: اس پیغام میں آپ مشرکین کو مخاطب کرتے ہوئے فرماتے ہیں:

" میں تم لوگوں سے جنگ کرنے کا خواہاں نہیں اس لئے آؤ مصالحت کرلیں۔"

انہوں نے جواب دیا:

نہیں ہم صلح نہیں کریں گے کیوں کہ ہم آپ اور آپ کے پیرو کاروں کو صفحہ مستی ہے مٹانا جاہتے ہیں۔

آخر کار اس گفت وشنید کے بعد جنگ کا آغاز ہوا۔ ایک جانب حضرت علی علیہ السلام 'حضرت حمزہ اور جناب شیبہ اور دوسری جانب عتبہ ولید اور دوسرے لوگ مبارزہ طلی کے لئے آبادہ ہو گئے۔

اس جنگ میں اجمالاً مشرکین کے سرداروں میں سے ستر (۷۰) جنگجو ہلاک

ہوئے اور ستر افراد اسر ہوئے۔ ان میں سے چھتیں افراد (٣٦) حضرت علی علیہ السلام کے ہاتھوں واصل جہنم ہوئے جبکہ باقی افراد ان ملائکہ کی مدد سے جنہیں خدا نے مسلمانوں کی نفرت کے لئے بھیجا تھا' دیگر اصحاب کے ہاتھوں جہنم رسید کئے گئے۔ فرشتوں کی امداد

پروردگار عالم سورة انفال بي مي ارشادفرماتا ہے۔ إِذْ تَسْتَغِيُّثُونَ رَبَّكُمْ فَاسْتَجَالَ لَكُمْ إِنَّى مُمَدُّكُمْ بِالْفِ مِنَ الْمَلائِكَةِ مُردِفِيْنَ. (الانفال . ٨) "يدوه وفت قا جبتم اي يرورد كارے فرياد كررے تقاتوال نے تہاری فریاد س کی اور جواب دیا کہ میں ہزار فرشتوں سے تهاري ملل مدد كرون كاف ایک روایت میں حضرت علی علیہ السلام فرماتے ہیں: "میں مشرکین کی صفول پر ٹوٹ بڑا اور جب میں واپس آیا تو رسول خدا الوكده كے عالم مل يساخسي ياقيوم برخمت استغیث کے کمات ورد کرتے ہوئے بایا۔ دوسری باری چرافتکر ک صفول کو چرتے ہوئے مشرکین برحملہ کیا اور جب واپس لوٹا تو آپ کو حالت تجدہ میں انہی کلمات کا ورد کرتے ہوئے پایا اور تیسری باربھی میں نے رسول خدا " کوای حالت میں ویکھا۔ ختی مرتبت کے اَللَّهُمَّ اجْزِنِي مَاوَعَدُتَنِي: "خدایا جس بات کا تو نے مجھے وعدہ کیا ہے اسے پورا فرما دے۔"

کے کلمات کا تین بارور دفر مایا:

اسلام اور مسلمانوں کے لئے وہ دن انتہائی اہم تھا۔ اگر اس روز مسلمانوں کو فئے نصیب نہ ہوتی تو اسلام کا نام ونشان باتی نہ رہتا۔ چنانچہ پروردگار عالم نے اپنا وعدہ پورا کر دکھایا اور خدا نے پانچ ہزار فرشتے جو دو تحت الحنک والے عمام پہنے ہوئے تھے مسلمانوں کی امداد کے لئے بھیجے۔ پروردگار عالم اس نصرت اور امداد نیبی کے بارے میں قرآن مجید کی سورہ آل کی این کی آیت ۱۲۳ میں فرماتا ہے:

بَلْى إِنْ تَصْبِرُواْ وَتَتَّقُوا وَيَاتُو كُمُ مِنْ فَوْرِهِمُ هَذَا يُمُدِدُكُمُ رَبُّكُمُ بِخَمْسَةِ اللَّافِ مِنَ الْمَلائِكَةِ مَسَوِّمِيْنَ.

(آل عران: ۱۲۳)

"بلکہ اگرتم ثابت قدم رہواور رسول کی خالفت سے بچو اور کفار اپنے جوش میں تم پر چڑھ بھی آئیں' تو تمہارا پروردگارا ہے پانچ ہزار فرشتوں سے تمہاری مدد کرے گا جو نشان جنگ لگا ہوئے دُر ہو نگے۔''
دُر ہو نگے۔''

جنگ کے دوران جو کفار فرشتوں کے ہاتھوں ہلاک ہوتے تھان کی علامت یکھی کہ ان کا خون نہیں بہتا تھا۔ جبکہ بعض کفار جو فرشتوں کے ذریعے ہلاک ہوئے تھے ان کے بازولکڑی کی مانندخشک ہو چکے تھے۔

#### ابوجہل کی ہلاکت

اس جنگ میں حضور ختمی مرتبت کا شدیدترین دیمن اور آپ سے انتہائی درجہ کا عنادر کھنے والا ابوجہل بھی ہلاک ہوگیا۔ دومسلمانوں نے اس موقع پریہ کہا کہ آئ کا دن وہ دن ہے کہ خدا اور رسول خدا سے سب سے زیادہ عنادر کھنے والے کو بھی ہلاک کیا جائے گا۔ ابوجہل یہ بات سنتے ہی میدان جنگ میں آیا اور مذکورہ دومسلمانوں نے اسے بھانپ لیا اور اس پر جملہ کر دیا۔ ابوجہل بھی دفاع کے لئے تیار ہوالیکن آخر کار ابوجہل کی بھانپ لیا اور اس پر جملہ کر دیا۔ ابوجہل بھی دفاع کے لئے تیار ہوالیکن آخر کار ابوجہل کی ٹانگ پر ان دو مسلمانوں میں سے ایک کی تلوار کی ضرب گی۔ جس سے اس کی ٹانگ کو ٹانگ وروہ وزمین پر کر پوا۔ ابوجہل کا بیٹا اس کی مدد کے لئے آگے بڑھا اور اس نے مسلمان کا بازوقلم کر دیا۔ لیکن اس جبھی اس مسلمان کو بہت مسرت تھی کہ اس نے مسلمان کا بازوقلم کر دیا۔ لیکن اس جبھی اس مسلمان کو بہت مسرت تھی کہ اس نے ابوجہل کا غاتمہ کر دیا ہے۔ بریدہ لات ابوجہل کا ہوڑوں کی ٹاپوں اور لشکریوں کے قد موں ابوجہل کا غاتمہ کر دیا ہے۔ بریدہ لات ابوجہل کا خوار ہونا پڑا۔

آئندہ روز رسول خدا حضرت محمر کنے فرمایا

ہے کوئی شخص جوابوجہل کے بارے میں ہمارے لئے خبرلا کتا ہے؟ عبداللہ بن مسعود نے حضور پاک سے اجازت طلب کی تا کہ جا کر اس امر کے بارے میں شخقیق کرے۔ آپ نے اسے اجازت دے دی۔ انہوں نے دوسروں سے اس کی شاخت کی نشانیوں کا پتہ چلایا۔ انجام کار ابوجہل عبداللہ بن مسعود کو ہلاک ہونے والوں میں ملا تاہم وہ ابھی زندہ تھا۔

ابن معود کو بہت مسرت ہوئی کہ اس بدترین کافر کے سرکواس کے جسم ہے علیحدہ کروں گا۔ ابن معود ابوجہل کے سینہ پرسوار ہوا تو ابوجہل نے کہا:

"كداك گذري تو ايك بلند مقام پر بيشا ب اور بهت عظيم كام كرنے آيا ہے۔ (يعنی تو كمه كے بهترين اور بڑے سردار كوفل كرنے آيا ہے۔)ليكن بيتو بتاكر آخر كار فتح كے نصيب ہوئى؟" ابن مسعود نے جواب دیا كہ خدا اور اس كے رسول كو فتح حاصل ہوئى ہے۔ پھر فر مایا:

اے ملعون اور فرعون سے بدر شخص!! اس نے تو اپنی آخری سانسوں میں کہا تھا کہ میں ایمان لے آیا ہوں لیکن تو ابھی تک اپنے کفر پر باقی ہے؟! ابوجہل نے جواب دیا:

"اب میری دشنی اور عنادیلے سے بھی زیادہ ہو گئے ہیں۔" ابن مسعود ابوجهل كاسرتن في جداكرنے بى والے تھے كدوہ كمنے لگا: "میری چھاتی ہے بھی کچھ حصہ کان کے تاکہ میراسرزیادہ بڑامحسوں ہو" بے شک وہ واقعی ابوجہل تھا۔ ابن مسعود نے اینے کند اور برانے خنجر سے ابوجہل کے سرکو کاشنے کی کوشش کی کیکن تمام تر کوشش کے باوجودوہ اس کا سرتن سے جدا نہ کر سکا۔ آخر اس کی تلوار ہے اس کے منحوں سر کو اس کی خواہش کے جنگس تن سے جدا كيا\_ يعنى ابن معود نے كرون كے اوير كا حصه كاٹا تاكم اس كاسر دوسرول كے سرول ك مقابلي مين چهوٹا نظر آئے اور اسے تھنچے ہوئے حضور "كى خدمت ميں لے آيا۔ رسول خدا "سجدہ شکر بجالائے کیونکہ اسلام اور مسلمانوں کی راہ سے ایک خطرناك كانناصاف كرديا كيا تھا۔ بے شك خدانے اپنا وعدہ يورا كيا يعني "سَيْهُ وَمُ الْجِهُ عُ وَيَوَلُّونَ الدُّبُورَ " اس طرح بهت جلد مشركين كوشكت فاش مولى اوران كا متحده لشكر بيني بهير بهيركر بهاك نكلا-

اس جنگ ' جنگ بدر' میں جیسا کہ پہلے بیان کیا جا چکا ہے' کفار کے ستر (۷۰) افراد ملمانوں نے قیدی بنالئے۔

حفرت عباس كامشرف بداسلام مونا

ان اسروں میں حضرت عباس بن عبدالمطلب (حضور پاک کے پچا) بھی شامل تھے۔ تمام اسروں کی گردنیں ایک ری میں بندھی ہوئی تھیں۔ جو افراد کل تک اپنے آپ کو انتہائی طاقتور اور سور ما سجھتے تھے اور سرکش تھے اب مسلمانوں کی قید میں آپ کے تھے۔

رات کوفت رسول خدا حفرت مصطفیٰ کے آہ و بکا کی آ وازسی۔آپ فرای آ ہوری کے اس و بکا کا سبب دریافت کیا تو اصحاب نے جواب دیا کہ اسیروں کی ری مضبوطی سے باندھی گئی ہے۔اس لئے انہیں اس سے تکلیف ہورہی ہے۔حضور پاک کے فرمایا:
اسیروں کی گردنوں میں بندھی ہوئی ری کو فیصلا کر دو۔دوسرے دن جب اسیروں کو رسول خدا کی خدمت میں لایا گیا۔حضور عباس کو کی گرمسکرائے۔عباس نے کہا:
کیا آپ کمذات اور تمسخر کر رہے ہیں؟ آپ نے فرمایا نہیں بلکہ میری مسکراہٹ کی وجہ سے کہ تہمیں زیردی جکڑ کر جنت میں نے جانا چاہتے ہیں۔
مسکراہٹ کی وجہ سے کہ تہمیں زیردی جکڑ کر جنت میں نے جانا چاہتے ہیں۔
بہرحال انہوں نے عہد کیا کہ وہ فد سے ادا کریں گے اور جیسا کہ طری کی روایت حیاۃ القلوب میں منقول ہے مشرکین کا مجموی فد سے چار ہزار درہم یا ایک ہزار درہم تھا۔ چنانچہ قریش کے لوگ تدریجی طور پر فد سے کی رقم ادا کرتے رہے اور اپنے اسیروں کورہا کراتے گئے۔

کیا حضرت فاطمہ زہرا سلام اللہ علیہارحم کی سزاوار نہتھیں اس مقام پرابن ابی الحدید معتزلی کا ایک بیان منقول ہے جس کا یہاں پر ذکر کرنا ضروری ہے اس بیان کا خلاصہ مندرجہ ذیل ہے:

"ابوبر" اور حفرت عمر" نے حفرت فاطمہ زبراً اسلام اللہ علیہا کے سلط میں کی حد تک شدید رویہ اختیار کیا۔ اگر وہ باغ فدک کو حضرت ختمی مرتبت کی خوشنودی کے واسطے حضرت زبرا " کے حوالے کردیے اوران کی راہ میں رکاوٹیں نہ ڈالتے تو ان کا کیا گرتا۔ کیا جمہور ملمان اس بات پر معترض ہو سکتے تھے۔"

ابن ابی الحدید معتری جوسی المسلک ہے یہ بات بیان کرنا جاہتا ہے کہ یہ دونوں افراد بدنصیب تھے کیونکہ وہ ای نیک کام نہ کر سکے۔لیکن آپ تو خوب واقف بیں کہ اصل موضوع کیا ہے؟ اس سلسل میں مزید معلومات اور تفصیلات کے لئے حضرت آیت اللہ دستغیب کی کتاب صدیقہ الکبری میں فدک کی مختفر تاریخ کے باب کا مطالعہ کریں۔

دراصل ان لوگوں کی دشمنی وخصومت اور عناد اور فریب پرتی شیاست آڑے
آئی۔ای لئے انہوں نے حضرت زہراً 'کوان کے مسلم حق ہے محروم کر دیا۔ جبکہ اگر وہ
سیرت نبوی کے مطابق عمل کرتے تو بفرض محال اگر فدک حضرت زہراً سلام الله علیہا کا
مسلمہ حق نہ بھی ہوتا تو اے بہتر انداز میں حضرت زہراً کو ہبہ کیا جا سکتا تھا۔ اور یقیناً
کوئی بھی مسلمان اس بارے میں کی قتم کا اعتراض نہ کرتا۔
سیدۃ نیاء العالمین سارے جہانوں کی عورتوں کی سردار

وَمَنُ آذاها فَقَدُ آذانِي وَمَنُ آذانِي فَقَدُ آذى الله.
"لعنى جس نے اسا اذیت و تکلیف دی اس نے درحقیقت مجھے
اذیت و تکلیف دی۔ اور جس نے مجھے تکلیف دی گویا کہ اس نے
اللہ تعالی کو تکلیف کی پیچائی۔"

کیا بہ حدیث حضور پاک کے بیان نہیں فرمائی تھی؟ یقینا ایما ہی ہے۔ بلکہ حضرت زہراء علیما السلام کے بارے میں ایسے بیانات اور اس سے ملتے جلتے بیانات آپ نے متعدد بار فرمائے ہیں۔

### کفار کے وعدے کا وقت قیامت ہے

بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمُ وَالسَّاعَةُ وَاَمَرُ اَدُهٰى. "بات يه ب كران كے وعدے كا وقت قيامت ب اور قيامت بوى سخت اور بہت تلخ (جيز) ب-"

جوافراد مشرکین میں ہے ہلاگ ہوگئے ہیں بیرنہ بھیں کہ ان کی سزا پوری ہوگئے ہیں بیرنہ بھیں کہ ان کی سزا اور اس کا بھیج مرف ان کی ہلاکت ہی نہیں ہے۔ دنیوی زندگی میں ان لوگوں ہے کیا گیا سزا کا وعدہ تو قیامت کے دن پورا ہوگا۔ نیز یہ کہ اگر وہ ہلاک ہوتے ہیں یا قید و بندکی صعوبتیں کا شخ ہیں تو یہ جہنم کی سزاؤں کا ایک اونی سا نمونہ ہے۔ اس لئے کہ کفار کی سزا کا وعدہ قیامت کے روز پورا کیا جائے گا۔

بعض مفسرین نے فرمایا ہے کہ لفظ مَن عِندَ هُمْ مِن جو هُمْ کی ضمیر استعمال ہوئی ہے اس سے بید وعدہ گزشتہ اور سابقہ اقوام پر عائد ہوتا ہے۔ بعنی نوح علیہ السلام عاد شمود اور لوط علیہم السلام اور فرعون کی اقوام نیز مشرکین قریش ان تمام کے افراد کے عذاب کا اصل وعدہ قیامت کے دن پوراکیا جائے گا۔

ونیوی زندگی میں انقام کی آخری حدقل ہے۔ حالاتکہ مجرموں کے جرائم کے

مقابلے میں بیرزا کوئی بڑی سزا شارنہیں ہوتی۔ بیاتو عالم اسباب کا انقام ہے جبکہ حقیق انقام اور سزا وعذاب کا مقام وہ جگہ ہے جہاں گنہگار کوجس قدر بھی عذاب ہوگا اسے موت نہیں آئے گی اور اس کے جسم ہے جتنی بھی کھال جل کرگل جائے گی' اس کی جگہ خدا پھرٹی کھال پیدا فرما دے گا۔ اور اس امرکی جانب قرآن مجید میں واشگاف الفاظ میں اشارہ کیا گیا ہے۔ ارشاد ہوتا ہے:

> كُلَّمَا نَضِجَتُ جُلُودُهُمُ بَدَّلُنَهُمُ جُلُودُا غَيُرِهَا لِيَذُوقُوا الْعَذَابَ. (النماء-۵۲)

"اور جب ان کی کھالیں جل کرگل جائیں گی تو ہم ان کے لئے دوسری کھالیں چیا کر دیں گئ تا کہ وہ اچھی طرح عذاب کا مزہ چھیں۔"

گویا انہیں اس قتم کا مضبوط جم ویا جائے گا کہ جو ان شدید عذابوں کو برداشت کرنے کے قابل ہو۔اس مقام پرسخت چیروں کے لئے پھر کی مثال دی جاتی ہے۔ کافر کا دل پھر سے بھی زیادہ سخت ہے۔ چنانچہ قرآن مجید میں خدا ارشاد فرما تا

ثُمَّ قَسَتُ قُلُوبُكُمُ مِّنُ بَعُدِ ذَلِكَ فَهِىَ كَالْحَجَارَةِ اَوُ اَشَدُّ قَسُوَةً وِإِنَّ مِنَ الْحِجَّارَةِ لَمَا يَتَفَجَّوُ مَنْهُ الْاَنْهَارُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَشَّقَّ قُ فَيَخُرُجُ مِنْهُ الْمَآءُ وَإِنَّ مِنْهَا لَمَا يَهُبِطُ مِنُ خَشْيَةِ اللهِ. (الِتَرَوْمَ)

"اس کے بعد تمہارے دل سخت ہو گئے پس وہ مثل پھر کے سخت تھے یا اس سے بھی زیادہ 'کیونکہ پھروں میں تو بعض ایسے ہوتے ہیں کہ ان سے نہریں جاری ہو جاتی ہیں اور بعض ایسے ہوتے ہیں۔

بعض افراداس قدر شقی القلب اور سنگدل ہے کہ بفرضِ محال اگر وہ افراد زندہ ہوجا کیں اور دنیاوا فرت کے تمام حالات ان کے سامنے بیان کئے جا کیں۔ "تو بیان سنگ دل افراد پر اثر انداز نہیں ہوتا' یہاں تک کہ وہ اہل ایمان کے بیانات کوئن کر کسی سنگ دل افراد پر اثر انداز نہیں ہوتے اور ان کو کسی تم کی افر دگی بھی نہیں ہوتی ہے تی طور پر پریشانی ہے دو چار بھی نہیں ہوتے اور ان کو کسی مشکل حالات سے دو چار نہ فرما تا'اگر وہ بیر پروردگار عالم کافر کو دنیوی زندگی میں کسی بھی مشکل حالات سے دو چار نہ فرما تا'اگر وہ بیر فیصلہ فرمالیتا کہ ہرفتم کی دشواریاں اور تکالیف موئن ہی کے لئے مخصوص کردی گئی ہیں اس طرح کافر کو زندگی میں کوئی شکل پیش نہ آتی لیکن موئن کو اس بات سے اذبت اور تکلیف لاحق ہوتی ۔ لہذا عالم آخر ہے عذاب سے متعلق پروردگار عالم ان پر تاد بی پہلو اجاگر کرنے کے لئے انہیں دنیا میں بھی بھی بھار شختوں اور مشکلات کا شکار فرما تا رہتا ہے۔

روردگارعالم سورة زخرف بين ارشاد فرما تا ہے: الله مُن يَكُفُرُ وَلَوْلَا اَنُ يَكُونُ النَّاسَ اُمَّةٌ وَّاحِلَةٌ لَّجَعَلْنَا لِمَنْ يَكُفُرُ وَلَوْلَا اَنُ يَكُونُ النَّاسَ اُمَّةٌ وَّاحِلَةٌ لَّجَعَلْنَا لِمَنْ يَكُفُرُ وَلَا خُرُفُ فَاوَانُ وَلِبُيُوتِهِم اَبُوابًا وَسُرُرًا عَلَيْهَا يَتَّكِنُونَ وَزُخُرُفُ فَاوَانُ كُلُّ ذَٰلِكَ لَمَا مَتَاعُ الْحَيَوةِ الدُّنيَا وَالْاحِرَةُ عِنْدَ رَبِّكَ لِللَّهُ مَنْ يَعُشُ عَنُ ذِكُو الرَّحُمْنِ نُقَيْضَ لَهُ شَيْطَنَا فَهُولَهُ قَوِيُنٌ. (الرَّزَف:٣٢٣٣)

"اگریدخیال ند ہوتا کہ سب لوگ ایک بی جماعت ہو جائیں گے

تو جولوگ خدا کا انکار کرتے ہیں ہم ان کے گھروں کی چھتیں جادر جاندی کی بنا دیتے اور سٹر ھیاں بھی جن پر وہ چڑھتے ہیں۔ اور ان لوگوں کے گھروں کے دروازے بھی اور تخت بھی جن پر تکیہ لگاتے ہیں اور بخس دنیا کی زندگی کاتے ہیں اور بے سب دنیا کی زندگی کاتھوڑا ساسامان ہے اور آخرت تو تہمارے پروردگار کے نزدیک ایسے پر ہیزگاروں کے لئے رہے۔ اور جو کوئی خدا کی یاد سے آئھیں بند کر لے یعنی تغافل کرے ہم اس پر ایک شیطان مقرر کردیے ہیں اور وہ اس کا ساتھی ہوجاتا ہے۔"

لہذا دنیوی زندگی کافرے انقام لینے کے لئے وجود میں نہیں آئی اور اگر کسی کافر کو اس دنیا میں کسی سزایا تکلیف کا حاصل کرنا پڑتا ہے تو وہ دراصل سزا صرف ایک مثال یا نمونہ کی حیثیت رکھتی ہے جبکہ اصل عذاج کشخرت میں ہوگا۔

قيامت كاعذاب شديدتر موكا

بَلِ السَّاعَةُ مَوْعِدُهُمُ وَالسَّاعَةُ اَدُهٰى وَامَرُّ. " ( "اور فيامت توبرى تلخ اور بهت يخت ہے۔"

یہاں پر تاکیداور زور دے کر کہا جا رہا ہے کہ قیامت کا دن بہت مخت اور بڑا 
تلخ ہے ہروہ بات یا خوفناک مسئلہ جس میں کوئی راہِ فرار یا نجات باقی نہ ہواہے داھیہ 
کہتے ہیں اور لفظ اُڈھیٰ بوزن افعل صیغہ اسم تفضیل ہے جس کے معنی ہیں وہ مشکل کر بناک 
گھڑی یا شدید عذاب جس سے نجات کے تمام راستے مسدود ہو چکے ہوں۔ دنیا میں 
بعض اوقات ایسے مقامات کا مشاہدہ ہوتا رہتا ہے جبکہ قیامت اس سے بدرجہ ہا مشکل تر 
بعض اوقات ایسے مقامات کا مشاہدہ ہوتا رہتا ہے جبکہ قیامت اس سے بدرجہ ہا مشکل تر

اور دشوارتر ہولنا کیوں کی حامل ہے۔اگر کوئی قیامت کے عذاب کی لیٹ میں آجائے تو وہ دنیا کی شدیدتر پریشانیوں اور مسکوں کو بھی بھول جائے گا۔ بعینہ جیسے کی شخص کوسانپ نے ڈس لیا ہوتو مچھر کا کا ٹنااس کے لئے کوئی اہمیت نہیں رکھتا۔

#### حقوق کے طلبگار اور قیامت کے دن

آپ نے قرآن مجید میں قیامت کے دن کی''داھیوں'' (حل نہ ہونے والی مشکل اور پریشانی) کے بارے میں بار بار مطالعہ کیا ہوگا۔ قیامت کا دن وہ دن ہے جب ہر شخص کوا تنابلنگیا جائے گا کہ میدان قیامت میں موجود ہر شخص اے دیکھ سکے گا۔ ادھر نداسائی دے گی کہ جس کا بھی اس شخص پر کوئی حق ہو وہ طاخر ہو۔ چنانچہ اپ اور مقوق کے طالبین اس کے ارد گرد جمع ہو جا ئیں گے۔ یہ بھی کہا گیا ہے کہ بعض ایسے افزاد بھی ہو نگے کہ جن کے بار میں تن نہ دینے والے شخص کو یاد بھی نہ ہوگا کہ ایسے افزاد بھی ہو نگے کہ جن کے بار میں تن نہ دینے والے شخص کو یاد بھی نہ ہوگا کہ میں نے ان کے حقوق ادا نہیں کئے تھے۔ چنانچہ اگر اس نے کسی کی ہے حرمتی یا رسوائی کی ہوگی' کسی کی چغل خوری یا غیبت کی ہوگی' کسی کا مال ناحق کھایا ہوگا یا کسی کا قرضہ دینا ہوگا اور وہ اے یا د نہ رہا ہوتو ہر ہر فردا س شخص سے اپنے اپنے حق کا مطالبہ کرے گا۔ کتی بدفیری ہے کہ اس مجبور و لا چار کو اس کسمیری کے عالم میں اپنی نیکیوں میں سے ان حقوق کی ادائیگی کرنی ہوگی۔

روایات کے مطابق بیان کیا گیا ہے کہ ایک درہم مال کابدلہ قبول شدہ نماز کی سات سو (۷۰۰)رکعتیں اس شخص کو دینی ہونگی؟ اب آپ ہی بٹائے کہ اس سے بڑھ کر کونی مصیبت اور'' داہیہ'' ہو سکتی ہے؟ اب اگر اس کی نیکیاں ختم ہو جاتی ہیں تو اس صاحب حق کے گنا ہوں میں سے گناہ لے کر اپنے گنا ہوں میں شامل کرنا ہوگا' تا کہ

صاحب حق کے گناہوں کے وزن کو کم کیا جا سکے۔

اَهَوَ : لفظ مُسورُ العِنى تَلَخ يا كُرُوا ہے ماخوذ ہے۔ اور اَهَ وَ كامعنى تَلْخ تر يعنى النجائى كُرُوا ہے۔ اور اَهَ وَ كامعنى تَلْخ تر يعنى انتجائى كُرُوا ہے۔ البذا اس دنیا میں كوئى چز بھی خوش آئند نہيں اور مزاج پر گرال گزرتی ہے قیامت کے دن اس كی نا گوارئ تلخی اور كرُ واہث اس درجہ ہوگى كہ بھائى اپنے بھائى ہے اور بیٹا اپنے اپنے مال باپ ہے بیوى اپنے شوہر ہے اور شوہرا پنی بیوى ہے دامن تهى اور فرار اختیار كریں گے كہ ایسانہ ہوكہ وہ ایک دوسرے سے اپنے اپنے حق كامطالبہ كرنے پراتر آئيں۔

يَوُمَ يَفِرُّ الْمُنْ مِنُ آخِيْهِ وَأُمَّهِ وَآبِيْهِ وَصَاحِبَتِهِ وَبَنِيْهِ.

(عبس:۲۳-۲۳)

''اس دن بھائی اپنے بھائی ہے دور بھاگے گا اور اپنی ماں اور اپنے باپ سے اور اپنی بیوی اور بیٹوں کے '' اعضاء گواہی دینگے

قیامت کے دن انسان کے تمام اعضاء اس کے خلاف گواہی دیگئے جو کہ انہوں نے کیا ہوگا وہ سب پھے بتا دینگے۔قرآن مجید کی اس سلسلہ میں نص موجود ہے: یَّومَ تَشُهَدُ عَلَیْهِمُ ٱلْسِنتُهُمُ وَایْدِیْهِمُ وَاَرْ جُلُهُمْ بِمَا کَانُوُا یَعْمَلُوُنَ. (النور ۲۲)

> ''لینی قیامت کے روز ان کی زبانیں ہاتھ اور پاؤں سب' ان کے کاموں کی گواہی دیں گے۔''

> "وَقَالُوا لِجُلُودِهِمُ لِمَ شَهِدُتُمُ عَلِينَا قَالُوا اَنْطَقَنَا اللَّهُ الَّذِي

أَنْطَقَ كُلُّ شِيءٍ . (الجده:٢١)

"اور وہ اپنی چڑیوں (یعنی اعضاء) سے کہیں گے کہتم نے ہارے خلاف کیوں کرشہادت دی تو وہ کہیں گے کہ جس خالق

نے سب چیزوں کونطق بخشاای نے ہم کو گویائی دی۔"

گراہی اور دوزخ مجرموں اور گنبگاروں کے لئے ہیں

"إِنَّ الْمُجُرِمِينَ فِي ضَلَالٍ وَّسُعُرٍ.

" بیشک گنهگارلوگ گراهی اور دیوانگی میں مبتلا ہو نگے۔"

اگر چہ مُسجُومُ الحالموی مفہوم گنبگار ہے لین اس سے قبل آیات کے سیاق و
سباق کے مطابق اس سے مراد مشرک ہے۔ یعنی مشرک لوگ خدا کی جانب سے گراہی کا
راستہ اختیار کئے ہوئے ہیں۔ ''فِنی صَلالِ ہِنَ الْسحَقِ حَق کی جانب سے گراہی میں
ہیں۔ ان لوگوں کی دنیا میں ہرقتم کی حرکات و سکنات اور بودو باش بنظمی کا شکار ہیں۔
یعنی بیلوگ اپنی ذاتی خواہشات کے گردگھو متے ہیں اور لوگی شبت یا اچھا عمل ان سے
واقع نہیں ہوتا کہ جس کے ذریعے وہ ارتقائی مدارج طے کر پائیں ان کی تمام ترسوچ و
بیار مال کا حصول و جاہ طبی اور دنیوی شہرت و سلطنت کے لئے ہے۔ جو قدرتی طور پر
خدائی صحیح راستہ سے بھٹک جانے پر منتج ہوتی ہے۔

سَعَو : کے معنی ہیں بھڑ کائی ہوئی آگ۔اب چونکہ پیلوگ دار فانی یعنی دنیا میں جرص بخل اور دل کی دیگر تمام بیاریوں کی آگ میں جلتے رہتے ہیں اس لئے روز قیامت بھی بھڑ کتی ہوئی آگ ان کا ٹھکانہ ہوگی۔

سَعَوُ: كادوسرامطلب" جُنُونٌ" إوريس مكن بكه ضَلالٌ وَسَعُو

دونوں ہی دنیوی زندگی کے مظاہر ہوں۔ اس طرح جنوں کا بیمفہوم ہو کہ مشرکین جو گمراہی راہ اختیار کئے ہوئے ہیں دراصل دیوانے ہیں۔

بحار الانوار میں حضور ختی مرتبت کے ایک روایت منقول ہے جس کا لب لب بیہ کہ ایک دن رسول خدا کا ایک دیوانے ہے آ منا سامنا ہوا ہے۔ آپ نے اس کی باز پری کی تو لوگوں ہے کہا کہ یہ دیوانہ ہے۔ جواب میں حضور ختی مرتبت نے فرمایا سے بیاری میں جتال ہے یہ ایک عارضے کا شکار ہے اور مصیبت زدہ فرد ہے۔ اس کے بعد آپ نے فرمایا:

إِنَّمَا الْمُخْتُونَ مَنُ اثْرَ الدُّنْيَا عَلَى الْآخِرَةِ. ''يقيناً مجنون أو ( يُكُلُّ وه شخص ہے جس نے دنیا كو آخرت پر فوقت: دى ''

نجات کے راستے سے بھٹک جاتے ہیں

ضلال وسَعَو کے دوسرے معنی یہ بھی ہو گئے ہیں کہ دونوں ہے آخرت کے بارے میں اشارہ ملتا ہو۔ قیامت کے روز مشرکین جنت کے داستے ہے گراہ اور نابلد ہونگے۔اور انہیں اس راستے کاعلم نہ ہوگا۔ جس کی طرف قرآن نے اشارہ کیا ہے: فَضُوبَ بَیْنَهُمْ بِسُورِ لَّهُ بَابٌ بَاطِنُهُ فِیْهِ الرَّحْمَةُ وَظَاهِرُهُ ٥ مِنْ قِبَلِهِ الْعَذَابُ (الحدید : ۱۳)

'' پھران کے ﷺ ایک دیوار کھڑی کر دی جائے گی جس میں ایک دروازہ ہو گا جس کی اندرونی جانب رحمت اور بیرونی جانب عذاب واذیت ہوگی۔'' يَوُمَ يَسَحَبُونَ فِي النَّارِ عَلَى وُجُوهِهِمُ "اس روز منه ك بل دوزخ بس تصيع جائيں گــ"

قیامت کا دن وہ دن ہے جب گنبگاروں 'خطا کاروں اور مجرموں کو منہ کے بل تھیٹے ہوئے دوزخ میں لے جائیں گے اور وہ دوزخ کی آگ میں کھیٹک دیئے جائیں گے کوئکہ دنیا میں ان لوگوں نے خدا سے روگردانی کی ہوئی تھی۔اس لئے روز قیامت انہیں دوزخ کے دروازوں نے اس کی آگ میں جھوٹکا جائے گا۔اوران سے کہا جائے گا۔

ذُو قُوا مَسَّ مِنْقَرِ.

"ابسقرى آگ كام ميكھو-"

سَفَرَ: دوزخ کاایک نام جاس سلط میں صادق آل محمد علیه السلام ہے مروی ہے کہ 'جہنم میں ایک میدان ہے جس کا تام مسقور ہے۔''

ایک اور روایت میں آپ ارشاد فرماتے ہیں کے جس قر و جہنم کی ایک منزل

ہے۔ "ستر نے ایک بار خدا سے پھنکار نے کی درخواست کی جب قر کو اجازت ملی تو ستر

نے پھنکار ااور اس نے تمام دوزخ کو آگ لگا دی۔ یہ با تیں قصے دور دیو مالائی کہانیاں نہیں ہیں ، وہ حقیقتیں ہیں جنہیں ہمارے ضمیروں کو جنجھوڑ کر رکھ دینا چاہئے۔ ہم اس قسم کے خطرناک مراحل اور مواقف حالات کے بارے میں کس وقت سوچ و بچار کریں گئ تاکہ ہمارے دل کو سلامتی واطمینان نصیب ہو سکیں۔ اور موت کی غشی کے عالم میں رحمت کے فرشتوں کی زیارت سے ہماری آ تکھیں منور ہوں۔ اگر موت کی گھڑی میں ہم نے رحمت کے ملائکہ کا مشاہدہ نہ کیا اور ندائے حق ہمیں سنائی نہ دی تو ہمیں جنت میں داخل

ہونے کی رعوت کون دے گا؟

یآیتُهَا النَّفُسُ الْمُطُمَنِنَّةُ ارْجِعِیُ اِلَی رَبِّکِ رَاضِیَةً مَّرُضِیَّةً فَادُخُلِیْ فِی عِبادِی وَادُخُلِیُ جَنَتِیُ (الْفِر: ۲۵-۳۰)

"اے اطمیان پانے والی روح اپنے پروردگار عالم کی طرف لوٹ چلی تو اس سے راضی اور وہ تجھ سے راضی ہے تو میرے ممتاز بندوں میں اور میری بہشت میں داخل ہو جا۔"

ہمیں کا بلی اور تساہل پسندی ہے کا منہیں لینا چاہئے ایسا نہ ہو کہ ہم ایمان کی سلامتی کے بغیر دنیا ہے کوچ کر جائیں یا تو بہ کئے بغیر موت کی آغوش میں چلے جائیں۔ کیا اس بات کا کسی بھی مخفل کو لیقین ہے کہ اس کی موت بہترین اعمال کے وقت واقع ہوگی؟

بية تشجهم كى طرف جارب مين

دوزخ میں جانے والے لوگوں کے بارے پی ایک حدیث مبارک بیان کی جارتی ہے۔ جارتی ہے تاکہ بولنے والا اور سننے والا اپنے انجام کے بارے پی فکر مند ہوسکے۔

پچھ گروہ ایسے ہیں جنہیں دوزخ میں ڈالا جائے گا۔ پہلا گروہ وہ ہے جس کا حساب ومؤاخذہ کیا جائے گا۔ ایسے بھی لوگ ہیں جنہوں نے اپنی تمام عمر حصول علم میں گزار دی۔ جب ان سے باز پرس ہوگی کچھ عقل وشعور خدانے تہہیں عطا فر مایا تھا اس کو بروئے کارلاتے ہوئے تم کونساعمل بجالائے ہو؟ تو بیلوگ کہیں گے:

''پروردگار عالم تیری ذاتِ عالم مطلق ہے' کہ ہم راتوں کو بیدار رہے' علوم کی ترویج کی' مطالعہ کیا اور تعلیم حاصل کی' دوسروں کو تعلیم کے زیور سے آراستہ کیا اور کتابیں تصنیف کیں۔ اس گردہ کو جواب دیا جائے گا کہ بیتمام کام جوتم نے انجام دیے ان کا مقصد بیتھا کہ لوگ تہمیں عالم، تعلیم یا فتہ اور صاحب فضیلت کہیں۔ یا مثال کے طور پر متھیں آ بت اللہ اور کا لقب نصیب ہو جائے ) تو بید روجہ تو تمہیں کو حاصل ہوگیا ہے۔

الغرض بی عالم عمر کے ایک طویل عرصہ تک بید خیال کرتا رہا کہ میں دین عالم ہوں اور میر نے تلم کی روشنائی شہیدوں کے خون سے افضل ہے۔ چونکہ جول الشہداء .

لیکن یہ بیجارہ اور نادان عالم اس بات سے بے خبر تھا کہ تو اپنی خواہشات نفسانی کی بندگی ہی میں وقت گذارتا رہا ہے۔'' لہذا خدا کا تھم جاری ہوگا کہ اسے دوز خ کے حوالے کردو کیونکہ یہ عالم ریا کار ہے۔

دوزخ میں جانے والے قاریان قرآن

ایک اور گروہ کو لایا جائے گا یہ گروہ قاریان قرآن یعنی قرآن مجید کی تلاوت کرنے والوں پرمشمل ہوگا۔ اس گروہ سے بھی کہا جائے گا کہ تم لوگ اس لئے قرآن مجید کی تلاوت کرتے ہیں۔ چنانچہ کی تلاوت کرتے ہیں۔ چنانچہ تمہاری جوخواہش نفسانی تھی وہ تمہاری منشاء کے مطابق پوری ہوگئ ہے اور خدا پر اب تمہارا کوئی اجر باقی نہیں ہے۔ اس طرح اس گروہ کو بھی دوزخ میں ڈال دیا جائے گا۔

#### خَسِرَ الدُّنُيَا وَالْآخَرَةَ

"دنیاوآ فرت سے ہاتھ دھو بیٹھا۔"

تیرا گروہ ان شہیدوں کا ہے جنہوں نے اپنے خیال کے مطابق خدا کی راہ میں اپنی جانیں نچھاور کر دیں۔ اس گروہ کے لوگوں سے کہا جائے گا کہ خدا تہاری نیت

ے واقف تھا۔ میدان جنگ میں جانے کا تمہارا ہدف بی تھا کہ تمہیں داد شجاعت ملے اور لوگ تمہیں کہ تم بہت جری طاقتور اور سور ماتھے۔ تو لوگوں نے تمہیں انہی القاب سے نواز ااور تم اپنا مقصود پا گئے۔اس گروہ کو بھی جہنم میں بھیج دیا جائے گا۔

ريا كارصاحبان امارت

چوتھا گروہ وہ ہے جنہوں نے نیکی کی راہ میں مال و زر انفاق کیا لوگوں کو بارگاہ الہٰی میں حاضر کیاجائے گا تو وہ زبان حال ہے کہیں گے:

" پروردگار! مختجے اس بات کاعلم ہے کہ ہم فقیر اور نادان اوگوں کو کھانا کھلاتے اور انہیں سیر کرتے تھے اور ان کے جسموں کولباس سے ڈھانیچ تھے۔ ہم نے مساجد کی تغییر کی بانی ذخیرہ کرنے کے کئے ہم خصوصی انظامات کے 'دینی مدارس تغییر کروائے اور وقف املاک اور رفاعی ادارے وجود میں لائے۔''

" تم لوگ جو کچھ بھی بیان کررہے ہووہ کچ ہے لیکن تمہارا مقصد تو یہ ہے لیکن تمہارا مقصد تو یہ ہے لیکن تمہارا مقصد تو یہ ہے اور مخیر انسان ہے اور اس کا ہاتھ کھلا ہے جس طرح فی زمانہ اخباروں میں تشہیر کی جاتی ہے کہ فلال شخص نے زلزلہ اور سیلاب سے متاثرین کے لئے اتی خطیر رقم کی امداد پیش کی ہے چنانچے تمہیں اپنی خواہش کے مطابق منزلِ مقصود حاصل ہوگئ ۔ لہذا اس گردہ کو بھی دوز نے کے حوالے کردو۔"

اس کے باوجود رحت کے دروازے بندنہیں

کیا ہمیں اپنے بارے میں کوئی بے لوث اور خالص عمل نظر آتا ہے جس میں کسی قتم کی ریا کاری کاعمل دخل نہ ہوا گرنہیں ہے تو ہم مختلف عذابوں کو اپنی ذات سے دور کیوں سجھتے ہیں لیکن یا در کھیں کہ روایت کے مطابق ریا کاروں اور دکھاوے کے طور پر نیکیاں انجام دینے والوں کے ہاتھ' چہرے اور زبان بھی آتش جہنم سے رہائی یاجائیں گے۔

جہنم کا داروغدان لوگوں سے فرمائے گا:

" تم كون لوگ موكه پروردگار عالم نے تم پراس درجه رحت و مهربانی فرمانی هے؟ -"

لوگ جواب میں کہیں گئے:

" ہم ختم الرسلین حضرت میں مطاقی " کی امت ہیں لیکن یہ ہماری برنسیبی ہے کہ ہم ریا کار ہیں۔"

ارشاد پروردگار موگا:

" كيونكه ان لوگوں نے اپنى زبانوں سے ميرا فكر كيا ہے اور اپنى ان پيشانيوں كو خاك پر مير سے سامنے مجدوں ميں ركھا ہے اگر چدريا كار كى كرتے رہے كيكن اس كے باوجود خدا كى رحمت لطف وكرم اور مهر بانى ان كے شامل حال ہو جائے گی -اور آخر كار يہى مجازى اعمال جس ترتيب كے ساتھ بجالاتے رہے ہيں ان كے لئے مؤثر ثابت ہوں گئے۔



# حكمت الهي ہر چيز ميں موجود ہے

إِنَّا كُلُّ شَيْءٍ خَلَقُنَاهُ بِقَدْرٍ.

پروردگار عالم مشرکین پر عذاب کا بیان کرنے کے بعد فرماتا ہے کہ ان کے لئے اس عذاب دنیاوی (جو بہت ہی کم ہے) کے علاوہ عذاب آخرت بھی ہے۔ ان کو قیامت کے دن جہنم میں منہ کے بل ڈالا جائے گا اور ان کو کہا جائے گا کہ اب عذاب جہنم کا مزا چکھو۔

یہاں اہل ایمان کی توجہ کے لیے ارشاد فر ملی کہ عذاب الہی عدل کی بناء پر ہے تاکہ کوئی شخص میں نہ کہد سکے کہ اس چند روزہ دنیا میں ایمان خراب و والوں کو ہمیشہ ہمیشہ کے لیے عذاب کیوں ہو؟ میر قطلم ہے؟ تو اس آیت میں اس اعتراض کو دور کرتے ہوئے ارشاد ہوتا ہے:

کہ یظم نہیں بلکہ عین عدل اور حکمت اللی کا تقاضا ہے کیونکہ ہم نے ہر چیز کو
اپنے اندازے سے پیدا کیا ہے" قدر" کے دومعنی بین ایک بمعی مقدار اور حدمعین ہے
کہ اللہ نے عرش سے فرش تک ہر شے کو اس حدمعین پر پیدا کیا جو حکمت اللی کا تقاضا
تقا۔ فرشتے سے ملکوت تک سب کوعدل محیط ہے جس چیز کو جو ضرورت تھی وہ عطاء کر دی

گئی ہے۔ ابن عباس کی تفییر میں ہے کہ اللہ نے اپنی رحمت رحمانیہ سے تمام ضرور تیں عطا فرمائیں۔

برچيزائي مقام پر

ہر چیز اپنے مقام اور کام پر معین ہے۔ انسانی بدن میں آ نکھ دیکھنے کے لیے کان سننے کے لیے زبان چھنے کے لیے ہے وغیرہ وغیرہ اگر بدن کے اعضاء کم وہیش ہوتے تو کوئی فائدہ نہ قا۔ یا اگر اپنی جگہ کے علاوہ کہیں اور ہوتے تو بھی فائدہ حاصل نہ ہوتا۔ مثلاً اگر آ نکھیر کے اوپر ہوتی یا پاؤں میں ہوتی تو کیا فائدہ تھا؟ یا اگر سرمتحرک نہ ہوتا تو کیا نقص نہ ہوتا؟ اگر بدن کی ممارت میں غور وخوض کیا جائے تو عدل ہی عدل نظر آ

آ سانوں کی خلقت کا مشاہرہ

انسان اپ اور کی طرف دیھے تو چانگ مورج اور ستار نظر آتے ہیں اور زمین پر نگاہ دوڑائے تو نبا تات میں اور جمادات نظر آتے ہیں۔انسان اس خلقت کو و کھے کر ورط میرت میں ڈوب جاتا ہے کیونکہ ہر چیز اپ خالق کی نشاندہی کر رہی ہے۔ ہر چیز نے اپنی ضرورت کی مقدار اپ خالق سے حاصل کی ہے۔ آسانوں کی گردش ستاروں کی رفتار اس طرح دن رات کا کم ویش ہوتا کا کتات کی ہر ہر چیز پرکی سالوں تک غور وفکر کریں۔سورج اپ مخصوص مدار میں چل رہا ہے اور رات کو چاند کا اپنا مخصوص انداز ہے۔ان تمام اشیاء سے خداکی قدرت کا ملہ ظاہر ہوتی ہے۔

انا كل شيء خلقناه بقدر. قدر معين كامعنى وه اندازه جوتمام خلوق كى ضرورت إن كو پيدا كيا-اس عالم ملك كى تقدير جوطبيعت اور دنيا كى طرف بت

بیعد آل الی کا ایک واضح نمونہ ہے۔ ولقد علمتم الشاۃ الاولی آپ نے اس دنیا کی پیدائش دیکھی کہ کس طرح عدل کی جادرتانی گئی ہے۔ اس سے یقین ہوتا ہے کہ آخرت میں بھی عدل ہوگا' اگر کوئی جہنم میں جائے گا تو بھی عدل ہے اور اگر وہاں ہمیشہ رہے گا تو بھی عدل ہے اور اگر وہاں ہمیشہ رہے گا تو بھی عدل ہے۔

تفیر مجمع البیان میں محقق علامہ جناب طبری فرماتے ہیں ہر شخص کا جہنم میں جانا فضول عمل نہیں ہے لیک سال دوسرا دس جانا فضول عمل نہیں ہے بلکہ ایک معین مقدار ہے۔ یعنی ایک شخص ایک سال دوسرا کا مرشخص اپنے سال حتی کہ کوئی جی سوسال اور کوئی ہمیشہ کے لیے آگ میں جلتا رہے گا۔ ہرشخص اپنے استحقاق کی بنیاد پراپنے لیے عذاب کی حدمعین رکھتا ہے۔

خدائے رحیم نے جہنم کو کوں پیدا کیا؟

اگر کسی کے ذہن میں بیسوال پیدا ہو کہ خدا تو قد یرورجم ہے اس کے لئے کیا مانع تھا کہ جہنم کو پیدا ہی نہ کرتا اور سب کے سب لوگ بہشت میں رہتے؟ بیسوال حکمت خدا سے بے جری کی وجہ لئے ہوئے ہے کیونکہ اگر ایک حاکم وسیع دستر خوان لگوائے اور اس پر مختلف قتم کے کھانے چنوائے اور پھر سب کو دعوت دے گرائی کھا کیں۔ اب اگر بعض لوگ اپ ساٹھ کتے اور خزیر وغیرہ لے آ کیں اور تو ان حیوانوں کو دستر خوان پر اگر بعض لوگ اپ ساٹھ کے اور خزیر وغیرہ لے آ کیں اور تو ان حیوانوں کو دستر خوان پر آنے سے روکناان پر ظلم ہرگر نہیں ہوگا بلکہ کتے کو ہڈی گدھے کو جو اور گوسفند کو چارہ دیا جائے تو کافی ہے جبکہ ان حیوانوں کو اس دستر خوان پر بٹھا دینا انسانوں پر بیقینا ظلم ہوگا۔

كافرحيوانات سے بھى بست رہے

آ پ کومعلوم ہونا چاہیے کہ کفار حیوانوں سے بھی بدتر ہیں (کالانعام بل هم اضلل) جن کے دلوں میں نورائیان روشن نہیں ہوا وہ لوگ تو کتے سے بھی بدتر ہیں۔ تو

ان لوگوں کو اہل ایمان اور حکماء کے ساتھ کس حکم میں بٹھایا جاسکتا ہے؟ جولوگ ابھی اللہ کی نشانیوں کو دیکھنے سے نابینا اور سننے سے بہرے ہیں ان لوگوں کومومنین کے ساتھ جگہ دی جائے تو یہ مومنین برظلم نہیں تو اور کیا ہے؟

وه فائده نہیں اُٹھا کتے

دوسری بات ہے ہے کہ حیوان انسانی غذاؤں سے لطف اندوز نہیں ہوسکتا' تو ہے کافر جو حیوان سے بھی پست ہے اس کا ذائقہ بھی مون کا ذائقہ نہیں کہ ایک جیسی لذت ان کو حاصل ہو۔

مومن کی معیت سے فاکرہ نہ اُٹھاسکیں گے

امام صن عسری سے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا: ''اگر فاجر شخص شیعہ کے مقابل ہوتو مومن کی آ تکھوں کا نوراس کی استھوں سے بینائی ختم کر دیتا ہے۔ یہ بدبخت کا فربہشت پرتو ایمان ہی نہیں رکھتا تھا' دنیا میں موسین سے دورر ہتا تھا۔ تو آخرت میں ان موسین کے ساتھ بیٹھنے سے بھلا کیا فائدہ اُٹھا سکتا ہے؟

مخصوص آگ

جہنم میں ہر شخص کی اپنی مخصوص آگ ہوگی' دوسروں سے اس کا کوئی رابطہ نہ ہوگا' یعنی ہر شخص اپنی مخصوص آگ میں رہے گا۔ ایسانہیں ہوگا ایک بڑے گڑھے میں آگ جلا دی جائے گی اور تمام لوگوں کواس میں ڈال دیا جائے گا۔

ابل بیت ہے منقول بعض روایات کامضمون میہ ہے کہ محبان اہل بیت " کو موت سے پہلے مختلف مختلوں اور مصیبتوں میں مبتلا کرکے پاک کیا جائے گاتا کہ قیامت کے روز ان کو یہ عذاب نہ جھلنے پڑیں۔

### گناہوں کا کفارہ

نعمت يرشكركرنا

روایات میں ہے کہ ایک مومن کا ایک رات کا بخار اس کے ایک سال کے گناہوں کا کفارہ ہے۔ یہ وہ ہمیشہ گناہوں کا کفارہ ہے۔ یہ وہ ہمیشہ کی برکتیں ہیں اس لیے مومن کو چاہیے کہ وہ ہمیشہ کے لیے شکر گزارر ہے اور مشکلات پر صبر کرے اور یہ جانتا ہو کہ خدا اس پر جو بھی مشکل یا مصیبت لائے اس کی بھلائی اور مصلحت اس میں ہے۔

خلاصہ یہ ہے کہ قدر کا پہلامعنی یہ تھا کہ دیا اور آخرت میں ہر چیز خدانے اپنے اندازے سے ای مقدار معین میں بنائی جو اس کے شایان شان تھی۔ ابن عباس سے منقول ہے جَعَلْنَا لِکُلِّ شَیْء شَکلاً یو افْقَةٌ وَیُصُلِحُ لَه بَعِیْ ہم نے ہرشیء کی موافق اور لائق شان شکل مرتب بنائی۔

ہر چیز کی انتہاء ہے

دوسرامعنی جومفسرین نے کیا''قدر'' سے مراد مقررہ مدت ہے' یعنی ہر چیز کی انتہا ہے۔ تمام مرکبات آخر کارختم ہو جائیں گے' آسان اور زمین بھی ختم ہو جائیں گے۔ بیاس وقت ہوگا جب ان کی عمر پوری ہو جائے گی اور قیامت بریا ہو جائے گی۔

تقذررات معين ہيں

قدر کی ایک وجہ یہ بھی ہے کہ جو قضاء کے بعد ہوتی ہے۔ یعنی تقدیرات جو روز ازل میں موجودات کی خلقت سے پہلے خلق ہوئی ہیں۔رسول خدا سے مروی ہے کہ خداوند تعالی نے زمین اور آسانوں کے پیدا کرنے سے پچاس ہزار سال پہلے تقدیرات معین فرما ئیں صحت مرض غربت عزت ذلت غرضیکہ تمام چیزیں ازل میں مقدر تھیں۔ جو ہم تک پیچی ہیں یہ پہلے ہم پر معین کی گئی ہیں۔

تقديرات حتى وغيرتني (مبرم ومعلق)

تقدیرات کی دو تشمیل ہیں۔ ایک حتی مثلاً کسی مخصوص دن کے مخصوص حصے میں کسی مخصوص خصے میں کئی خصوص کا مرنا' تو اس کو کوئی نہیں روک سکتا۔ جیسے قرآن مجید نے فرمایا کہ جب موت آجائے تو اسے ذرہ مجرآگے ہیچھے نہیں کیا جاسکتا' یا کوئی بیاری آگئی تو بیچتی میں۔ امور ہیں۔

دوسری قتم غیرحتی یعنی معلق امور برابر بین بیعنی ممکن ہے کہ یہ تبدیل ہوجائیں۔مثلاً اگر صدقہ یا صلہ رحی نہ کی تو مخصوص شخص مخصوص وں میں مرجائے گا یا جیسے فلاں شخص اگر قطع رحی نہ کرے تو وہ دوسال تک زندہ رہے گا' ممکن ہے کہ قطع رحی سے اس سال مرجائے۔

عمل میں کوتاہی نہ ہو

چونکہ ہمیں تقدیر کا کچھ علم نہیں ہوتا اس لئے ہمیں چاہئے کہ دعا اور اعمال میں کے معنی خات کے دعا اور اعمال میں کی قتم کی کوتا ہی نہ کریں خصوصاً صدقہ دینا تو بیا ایک عمل کیمیا ہے۔ حضرت صادق فرماتے ہی کہ بینہ کہو کہ المقدار کائن یعنی تقدیر ہوگی کیونکہ بعض تقدیرات دعا اور تضرع

سے تبدیل ہو جاتی ہیں۔ جیسے لینس نبی کی قوم کے سر پر عذاب آگیا تھا لیکن دعا اور تضرع کی وجہ سے رک گیا۔ حالا نکہ پیغیرٹ نے بددعا کی تھی اوران کی بددعا بھی قبول ہو گئی تھی۔ پس بھی ممکن ہے کہ تبدیل ہو جائے۔ خدا کے لیے معطلی نہیں خدا کے لیے معطلی نہیں

جب خدانے فرمایا کہ ہم نے ہر چیز کو پیدا کرنے سے پہلے تقدیر اور اندازہ
معین کیا تو ممکن ہے کہ کی کو یہ گمان ہو کہ اتن ساری مخلوق کی کلی اور جزوی تقدیریں کھی
ہوں۔اوراس کے لئے کوئی طولانی عرصہ لگا ہوگا۔ چنا نچہ اللہ رب العزت فرما تا ہے:
ما امر اللاواحدة کلمح البصو سمجھانے کے لیے ہوگرنہ اسنے
زمانہ کی بھی ضرورت نہیں تقدیر تو ارادہ تو قیقیہ سے ہوجاتی ہے۔اس آیت میں ایک وجہ
یہ بھی ہے انسا کل شیء خلقناہ بقدر کے عالم خلق اور امرسے ہاور و فا امر نا واحد
میا امرسے ہاں کی تھوڑی ہی وضاحت ہوں ہے کہ مخلوقات کی دوسمیں ہیں۔

اجمام جوز مین اور آسانوں سے لے کر حیوانات و بشر تک مادہ سے بے ہیں اور عالم مادہ کو عالم خلق کہتے ہیں کہ جو تدریجاً بنآ ہے۔ لیکن عالم غیب ماورائے حسن و طبیعت ہے۔ اس عالم کوشری زبان میں عالم ارواح یا عالم امر کہا جاتا ہے جو عالم طبع اور مادہ کے مقدارات ہیں۔ اس میں زمانہ کی ضرورت نہیں۔ صرف ارادہ خدا سے فوری ہو جاتا ہے۔ مثلاً خدا اگر چاہے کہ فرشتہ کو یا روح کو پیدا کرے تو کیے ہو 'کن و فیکون ''

کہیں عالم مادہ خلق میں ارادہ خدا اس طرح ہے کہ تدریج میں فرمانے کے ساتھ محقق ہو۔مثلاً نطفہ چالیس دن کا ہو جائے تو علقہ ہوگا پھرایک مدت کے بعد مضغہ

ہوگا ' پھر ہڈیوں کا جال بچھ جاتا ہے ' پھر اس میں روح ڈالی جاتی ہے پھرنو (۹) ماہ کے بعد ماں کے پیٹ سے باہر آتا ہے پس پہلی آیت میں فرمایاان کل شبیء خلفناہ بقدر " یعنی ہم نے ہرجم کوایک مت اور ایک اندازہ معین میں پیدا کیا''اور اس آیت میں جو ماامر نا الا واحدہ ہے یعنی بغیر آئھ جھیلنے کی در میں پیدا کرنا مراد ہے۔

# قیامت کے بریا ہونے میں درینہ لگے گی

بعض مضرین نے لکھا ہے وہ امر نا الا واحدۃ لینی قیامت کو برپاکرنے
کے لیے ہمارا صرف ایک ارادہ کافی ہے۔ کوئی معظلی نہ ہوگی۔ ادھر ارادہ پکا ہوگا ادھر
قیامت برپا ہوجائے گئ و معالم رونا بالساعۃ الا کلمح بالبصر، چونکہ پہلی آیات
میں فرمایا کہ قیامت کافروں کے لیے وعدہ گاہ ہے بال الساعة موعدهم اگر کوئی اس
سے بیشک کرے بیس طرح ہوگا کہ ویا فرت کے صاب کتاب کے لئے اس
دنیاوی عمر کے مطابق یا اس سے زیادہ عرصہ لگ گا کیونکہ ہر شخص کے بلوغ کے وقت
سے لے کرموت تک تحقیق کرنا کوئی آ مان کام نہیں۔ اس کے لئے بہت وقت درکار

جواب بيرے كه وماامر نا الا واحدة "جاراحاب وكتاب بس ايك اراده

بھروہ کام آ کھ جھیکنے سے پہلے ہی ہوجائے گا۔ ارادہ خدا سے فوراً پہلے انمال
نامے لوگوں کے ہاتھوں میں ہوں گے جن پرتمام چھوٹے بڑے انمال لکھے ہوں گے۔
بعض لوگوں کا حساب کتاب ایک لمبی مدت تک معطل ہونے کی وجہ پینہیں کہ
حساب لینے والا عاجز ہوگا بلکہ بیطولانی مدت کا حساب و کتاب بڑے گنہ گارلوگوں کا ہے۔

جومومنین کے لیے گناہوں کا کفارہ ہوگا۔ جبکہ حساب لینے والا تو سریع الحساب ہے'ان کا حساب تو وہ چثم زدن میں کرلے گا۔

جس طرح الله اس دنیا میں اربوں انسانوں اور حیوانوں کوروزانہ بغیر کسی تاخیر کے روزی دیتا ہے اور کسی کا رزق دوسروں کے سبب سے نہیں رکتا' بعینہ دوسروں کا حساب مانع نہ ہوگا بلکہ ہر کسی کواپنا حساب دینا ہوگا۔

پیدائش اور ہلا کت

تفاسیر کی کتابوں میں ان روایتوں کے بارے میں ایک اور چیز کھی ہے کہ خلق امر کے مقابل میں ہے۔ لیعنی خلق کے معنی ایجاد کے بیں۔اور امر موت یا ہلاکت ہے۔ پس اس لحاظ سے آیت کا مفہوم لیوں ہوگا کہ ہم نے تمام چیزوں کو جتنی مقدار کے ساتھ ایجاد کیا' بیتمام چیزیں آ نکھ جھیکنے سے پہلے ختم ہوجا کیں گی۔

حکایتوں میں پہلی تنم کی بات کی گئی ہے کہ جب اچا تک عذاب آگیا تو تھم سے وہ سب مرگئے۔ پھر فر مایا:

ولقد اهلکنا اشبا عکم فهل من مدکر
"" تم جیسول ہی کو ہم نے ماراتم ان سے جدانہیں" کیا کوئی ہے جواس بات
سے نصیحت حاصل کرے

السعید من وعظ بغیرہ خوشخت ہے وہ مخص جو کی سے نفیحت حاصل کرے اور بد بخت ہے وہ مخص کہ جو دوسروں کے لیے عبرت کا باعث بنے گا۔ حضرت علی فرماتے ہیں کہ تمہیں گذشتہ اقوام سے عبرت حاصل کرنی چاہیے' وہ قومیں کہاں گئیں؟ آج ان کی اولاد تک نظر نہیں آتی' فراعنہ اور ان سے وابستہ لوگ

کہاں گئے؟ اصحاب رس اور وہ لوگ جنہوں نے اپنے پیامبر کوقل کیا اور انہوں نے ظالموں کے رویوں کو زندہ کیا وہ کہاں گئے۔ نبی اور آل نبی پر جوظلم وستم کے پہاڑ توڑتے رہے وہ آج کہاں ہیں۔



abir.abbas@yahoo.com

### لوح محفوظ

كل شيء فعلوه في الزبر.

جوفعل بھی وہ کرتے ہیں وہ ان کے نامہ اعمال میں لکھا جاتا ہے اور ان کا
ریکارڈ لوح محفوظ پر شبت ہے۔ ہر چھوٹی بڑی چیز غرضیکہ کردار گفتار اعمال رزق زندگی
عاقبت ' فخر و تو مگری وغیرہ بھی لوح محفوظ میں مرقوم ہیں۔ پس اس آیت میں دو
احکامات پائے جاتے ہیں ایک یہ کہ امور تقدیرات کے بارے اشارہ ہے۔ دوسرایہ ہے
کہ انا کیل شیء
کہ اعمال کی طرف اشارہ ہے۔ پس بہلامعن تو گذشتہ آیت میں ہے کہ انا کل شیء
خلقناہ بقدر کی طرف اشارہ ہے۔

ال آیت کے معنی شل ایک وجہ یہ بھی ذکر ہوئی ہے کہ تمام امور و معاملات پیدا ہونے سے پہلے مقدر (اندازہ) کئے گئے بین اور ہم نے پہلے بھی ذکر کیا ہے کہ مقدرات کی دوشمیں بیل حتی اور غیر حتی ۔ البذا اپ مطلب کی طرف یہ آیت تا کید کر رہی ہے۔ کیل شبی فعلوہ فی الزبو یعنی جو کفار ومشرکین نے اپ انبیاء کو تکالیف اور اذیسی دیں تو وہ اللہ تعالیٰ کی عالی لوحوں (زیر = زبور کی جج ہے جس کے معنی کتاب اور اذیسی ہوئی ہیں۔

نیک بخت اور بد بخت مال کے پیٹ میں

حضرت امام موی کاظم علیہ السلام سے اس روایت کے بارے میں پوچھا گیا: اَلُسَعِیدُ سِعِیدٌ فِی بَطُنِ اُمِّهِ وَ الشَّقِی شَقِی شَقِی فِی بَطِنٌ اُمِّهِ

" یعنی نیک بخت مال کے پیٹ میں بھی نیک بخت ہوتا ہے۔" اور بد بخت مال کے پیٹ میں بھی بد بخت ہوتا ہے۔" امام موی علیہ السلام نے اس کے جواب فرمایا:

> "کرچو بچہ مال کے پیٹ میں ہوتا ہے علم خدامیں اس کے بارے میں لکھا ہوتا ہے کہ یہ بچہ سعداء میں سے ہے یا اشقیاء میں سے یہ بچہ بڑا ہوکر ہدایت پائے گایا گراہی کی وادی میں کھو جائے گا۔"

> > مصائب میں بلند حوصلہ رہ کر صرکرنا

ہرچھوٹی بری چیز اوح محفوظ اور علم البی میں کھی ہوئی ہے۔ اس موضوع کے علم کا لازمہ یہ ہے کہ جو مصائب و آلام مونین پرآئیں یاجو پچھ فدانے ان کے لئے مقرر فرمایا ہے وہ اس پر راضی ہول اور سرتسلیم خم کریں۔ کیونگ ہم جانتے ہیں کہ فدا مہر بان و کریم ہے۔ جو بندہ کے لئے مصلحت ہے وہی تقدیر فرما تا ہے۔ مثلاً عمر درازیا کوتاہ دولت یا غربت عزت یا ذلت 'جو چیز بھی فدانے بندے کے لئے مقدر فرمائی ہے وہ بہتر ہے۔ وہ ہم سے بہتر جانتا ہے۔ دہ ذات کریم ہم سے زیادہ محبت رکھتی ہے۔ نئے محب رکھتی ہے۔ دہ ذات کریم ہم سے زیادہ محبت رکھتی ہے دہ نا ہے کہ ہم سے نیادہ محبت رکھتی ہے۔ دہ نا چاہئے۔

گنابان كبيره ميں سے ايك گناه" قضا وقدر" الى پر اعتراض كرنا ہے۔ وہ

شخص بدبخت ہے جو خدا ہے بغض رکھے ہوئے مرجائے 'کتنا اچھا ہوگا کہ اگر مومنین اس دعا کو جوہم تک رسول گرامی کے ذریعے سے پینچی ہے یا دکرلیں' اور اس کے مطالب میں غور وفکر کریں۔ وہ دعا ہے ہے:

> اَللّٰهُم اِنَّى اَسْنَلُکَ اِیُمَانًا تُبَاشِرُ بِهِ قَلْبِی وَیَقِیْنًا صَادِقًا حَتّٰی اَعُلَمُ اَنَّهُ لَنُ یُصِیبُنی اِلّا مَا کُتبت لِی وَرَضِّنِی مِنَ الْعِیش بِمَا قَسَمت لِی یَاارُحَمَ الرَّاحِمِیْنَ.

کھا ہے اللہ! ہمیں وہ ایمان عطا فرما کہ جس سے ہمارے دل ہمیشہ منور رہیں' ایسا یقین عطا فرما کہ جوہم پر نازل ہونا تو نے مقدر فرمایا ہے' اورہمیں اس رزق پرخوش رکھ جوتو نے ہمار کے لئے مقرر کیا۔

#### نامهُ اعمال

ان آیات شریفہ میں دوسری وجہ محفہ اعمال کی ہے یعنی جو کفار ومشرکین کرتے سے انہوں نے ہمارے پیغیروں کو دیں جو ان کے نامہ اعمال میں درج ہیں۔ اور مناسب وقت پر ان کا حساب لیا جائے گا۔ ان کا ہر چھوٹا جا کام نامہ اعمال میں شبت ہے۔

## یہاں تک کہ پھونکنا بھی لکھا جاتا ہے

شخ صدوق علیہ الرحمہ نے کتاب الاعتقادات میں روایت ذکر فرمائی ہے کہ آگر کو پھوٹک مارنا بھی نامہ اعمال میں لکھا جاتا ہے اگر چہ بیٹل بہت چھوٹا اور حقیر ہے کہ لیکن شریعت اسلامی میں پھوٹک بھی برائے خدا ہوتی ہے۔ مثلاً ان لوگوں کا کھانا پکانے کے لئے جن کا نفقہ اس پر واجب ہے یا فقراء کو کھانا کھلانے یا نیاز امام حسین کی بکوائی

ہوری ہے تو یہ چھونک بھی اعمال حنہ کا جز شار ہوگی۔ اور بھی یہ چھونک انگور کوشراب
بنانے کے لئے ہوتی ہے اگر چہ بہت معمولی چیز ہے لیکن یہ گناہوں میں شامل کر کے کھی
جاتی ہے۔ مختفراً ہر عمل اگر چہ ذرا برابر ہی کیوں نہ ہو وہ ضائع نہیں جاتا ' بلکہ وہ لوح
تقدیر پر رقم کیا جاتا ہے۔ مثلاً والدین کے چہرے پر غصے سے نگاہ ڈالنا (اگر چہ یہ عمل
کوتاہ نظر آتا ہے لیکن یہ ) گناہان بمیرہ میں شار ہوتا ہے۔ بہت سارے اعمال خیر کو یہی
گناہ ضائع کر دیتا ہے۔ اعمال حنہ کا مطلب بھی یہی ہے۔ لہذا قرآن کی نص کے
مطابق ہر چھوٹا بڑا عمل شار کیا جائے گا۔

يَقُولُونَ يَاوَيُلَتَنَا مَالَ هَذَا الْكِتَابِ لَا يُغَادِرُ صَغِيرَةً وَلَا كَبِيْرَةَ إِلَّا اَحْصَيُها. (﴿ورواللهِفْ آیت ٤٣) "اورکهیں گے اے ہماری خرافی ہیا اعمال نامہ ہے نہ جموئی بات کو چھوڑتا ہے اور نہ بڑی بات کو گریے کہ اس نے اس کا اعاطہ کرلیا ہوا ہے۔" نامہ اعمال اور قرآن

نامہ اعمال اور کراماً کا تبین کا مسلہ دین اسلام میں شار ہوتا ہے اس کی قطعیت احادیث متواترہ اور آیات قرآنی سے ثابت ہوتی ہے قرآن مجید میں دس مقامات سے زیادہ اس کا تذکرہ ہوا ہے۔ جیسے:

هَـلَا كِتَابُنَا يَنْطِقُ عَلَيْكُمْ بِالْحَقِّ إِنَّا كُنَّا نَسْتَنْسِخُ مَا كُنْتُمُ تَعُلَمُونَ.

"وه جوكام كرتے بين بم ان كولكھ كرنىخدائے پاس ركھتے بيں"

ياقرآن عيس بك

أَمُ يَحَسَبُونَ إِنَّا لَا نَسَمَعُ سِرَّهُمُ وَنَجَوْيِهُمُ بَلَى وَرُسُلَنَا

لَدِيْهِمْ. (سوره٣٠ \_آيده)

"وہ خیال کرتے ہیں کہ ہم ان کی سرگوشیوں کونہیں سنتے حالانکہ ہمارے فرشتے تو انہیں لکھتے بھی ہیں۔"

کیا عطر کی خوشبواور گندی بد بو برابر ہیں؟

حضرت الماموی کاظم سے بوچھا گیا کہ کیا کراماً کاتبین افکارِقلوب سے بھی آگاہ ہوتے ہیں یا فقط ظاہری اعضاء کے اعمال کو لکھتے ہیں؟ تو جواب کا خلاصہ یہ ہے کہ آپ نے فرمایا کہ کیا گئری بد بوادر عظری خوشبو برابر ہیں؟ یعنی جب گئر کو کھولا جائے تو اس کی بد بوانسان کواذیت دیت ہے کیلی جب عظری شیشی کھولی جائے تو اس کی خوشبو سے انسان لطف اندوز ہوتا ہے۔ جو شخص اچھی افکار اور دل میں عمل صالح کا مضوبہ بنائے تو اس کی عظری خوشبو سے ملائکہ متوجہ ہو جاتے ہیں اور اس کے لئے نیکی لکھ دیتے ہیں اور جب گناہ کا ارادہ کرتا ہے تو فرشتے گناہ کھتے پر آمادہ ہو جاتے ہیں لیکن جب بیں اور جب گناہ کا ارادہ کرتا ہے تو فرشتے گناہ کھتے بر آمادہ ہو جاتے ہیں لیکن جب بیں اور جب گناہ کا ارادہ کرتا ہے تو فرشتے گناہ کھتے جبکہ نیک کام کے ارادہ کرنے سے تک فعل سرز دنہیں ہوجاتا اس وقت تک نہیں لکھتے۔ جبکہ نیک کام کے ارادہ کرنے سے بی نیکیاں لکھ دیتے ہیں۔ قرآن میں اس کے بارے میں ارشاد ہے۔

مَنُ جَاءَ بِالْحَسَنَةِ فَلَهُ عَشَرُ آمُثَالِهَا وَمَنْ جَاءً بِالسَّيِّنَةِ فَلا

يَجُزِيُ الا مثلها وهم لا يظلمون.

قبولیت سے مواقع ہٹائے جا کیں

عدة الداعي مين علامه حلى انوارنعمانيه مين سيد جزائري تفيير البربان مين سيد

ہاشم بحرانی ان سب بزرگ علماء نے معاذ والی روایت رسول پاک سے نقل کی ہے: معاذ کہتے ہیں کہ میں پیامبر کی خدمت اقدس میں موجود تھا کہ آپ نے

فرمايا:

"میں تم کوایک حدیث بتایا: ہوں اگرتم نے اس پر عمل کیا تو تم نے بہت فائدہ اٹھایا اور اگر عمل نہ کیا تو تہہارے اوپر ججت پوری ہو

" گئی۔"

''فرمایا بب بندہ نامہ اندال کو بلندی میں لے جاتے ہیں جب پہلے آسان

پر پہنچا ہے تو ڈیوٹی پر کھڑا فرشتہ کہتا ہے کہ اس کو واپس پلٹا دو کیونکہ میرا فرض مقعی سے

ہے کہ جوشخص غیبت کرنے والا ہے اس کے اندال کو یہاں سے نہ گزرنے دوں اس کے

اندال کو رد کر دیا جاتا ہے۔ دوسر سے انتحال کو اوپر لے جاتے ہیں۔ وہ پہلے آسان

سے تو گزر جاتا ہے کھھا ہے جب دوسر ہے آسان پر پہنچتا ہے تو ایک فرشتہ سامنے آتا

ہے کہ میری ذمہ داری ہے کہ جوشخص تقو کانہیں رکھتا اس کے اندال کو تبول نہ کروں پھر

میں اورشخص کے اندال کو اوپر لے جاتے ہیں۔ پہلے دومر طوں سے گزر جاتا ہے کیان

تیسر سے مرحلہ میں فرشتہ سامنے آ جاتا ہے کہ اس عمل کو واپس پلٹاؤ کیونکہ میری ذمہ داری

ہے کہ میں متکبر کے عمل کو واپس ٹھکرا دوں۔ پھرکوئی اور عمل اوپر لے جاتے ہیں پہلے تین

مرحلے تو گذر جاتے ہیں چو تھے مرحلے پر ایک فرشتہ سامنے آجاتا ہے اور کہتا ہے کہ جس

مرحلے تو گذر جاتے ہیں چو تھے مرحلے پر ایک فرشتہ سامنے آجاتا ہے اور کہتا ہے کہ جس

پر کی شخص کے مل کو پانچویں مرحلہ پر فرشتہ روکتا ہے کہ جو عبادت پر غرور کرتا ہے اپنی عبادت کو بہت برا پہاڑ سجھتا ہے اس کے مل کو واپس کر دول سے میری ذمہ داری ہے۔ پھر ایک شخص کے مل کو چھنے مرحلہ پر روکا جاتا ہے کہ بے رحم کا ممل قبول نہیں۔جس کے دل میں ذرا بھرنری نہیں دل میں قساوت و کدورت رکھنا ہے تو اس کے اعمال بھی رد ہو جائیں گے۔ ساتویں آسان پر فرشتہ آواز دیتا ہے۔ میں اخلاص کو دیکھنے والا فرشتہ ہوں لہذا کسی ریا کار کاعمل قبول نہیں۔کسی کاعمل سات حجابوں سے آگے چلا جاتا ہے۔ تو ملائکہ کو آواز آتی ہے۔ اے فرشتو! اس نے میرے لئے خالص نیت نہ کی تھی لہذا اس کاعمل بھی قبول نہیں کرتا غور کیا کہ کتنا باریک نظام ہے جو ریا فرشتہ سے بھی مخفی رہتا ہے وہ خدا سے مخفی نہیں رہ سکتا۔

پیامبرگی موت وحیات رحت ہے

حفرت رسول پاک نے فرمایا کہ میں آپ کے لئے رحمت ہوں اور میری نجات بھی رحمت ہے 'صحاب نے کہازندگی میں تمہارار حمت ہونا قرآن نے بتا دیا ہے: وَمَا کَانَ اللّٰهُ لِیُعَدِّبُهُمْ وَانْتَ فِیْهِمُ.

> "جہال تو ہوگا عذاب نہ ہوگا۔ (مورہ ۸'آ بیس)" لیکن تمہاری موت کیے رحت ہوگی۔ آپ نے فرمایا:

میری موت کے بعد تمہارے اعمال میرے پان پہنچائے جائیں گے اگر نیکیاں ہوئیں تو دعا کروں گا کہ خدا ان کو قبول فرمائے اور اگر برائیاں ہوئیں تو تمہارے لئے بخشش کی دعا کروں گا۔

جد غم دیوار امت را که دارد چون تو پشتیهان چه باک از موج بحر آنرا که باشد لوح کشتیبان بیال صورت می موگا که جو قابل اصلاح مؤلیکن جس کا نامه اعمال ظلم و تم اور گنامول سے پر موتو پھر جمیں خدا' رسول' آئم ائل بیت اور ملائکہ سے شرم آنی چاہئے كونكدان سب نے بھى ہمارے نامداعمال ديكھنے ہے۔ جيے قرآن فرماتا ہے:
وَقُلِ اعْمَدُ مُلُواْ فَسَيْسِرَ اللّٰهُ عَمَلَكُمْ وَرَسُولَهُ
وَالْمُومِنُونَ. (سوره ۴ آيد ۱۰۱)

''اور کہہ دو کہتم عمل کیے جاؤ' عنقریب اللہ تعالیٰ اور اس کا رسول اور کامل صفت مونین ہمارے اعمال کو دیکھ لینگے۔''

تقذر كاجر سے كوئى ربطنہيں

جومطاب ان دو آ یوں کے پہلے (معانی) ذکر ہوئے ہیں کسی طرح بھی فرہب باطل جرکی تائید نہیں کرتے جر ہر عاقل اور باشعور شخص کے وجدان کے خلاف ہے۔ شاعر نے جر کے نظریہ کے خلاف کیا خوب شعر کہا ہے ۔

اینکہ گوئی این کشم کے آن کئم خود دلیل اختیار است کائی صنم

جرفض اپ وجدان سے اپ اختیار سے نماز پڑھتا ہے اور اپ اختیار سے کاہ کرتا ہے۔ مبجد اور سینما حال دونوں کا راستہ کھلا ہے۔ ہرفض الن دور راستوں بیں سے کی ایک کا انتخاب کر سکتا ہے۔ کسی کو مجبور کر کے نہیں لایا جا سکتا' بلکہ ذکر خدا کا شوق اور کلام اللی سننے کا ذوق اور حقائق قرآن اس طرف لاتے ہیں' اسی طرح گنہگار کو گناہ کا شوق اور عفت وعصمت کے منافی امور ان کے مشاہدے کا مشرات و برائیوں کی طرف مونے کھنچتا ہے۔ نہ آپ مبحد کی طرف آنے کے لئے مجبور ہیں نہ وہ سنیما کی طرف جانے میں مجبور ہیں نہ وہ سنیما کی طرف جانے میں مجبور ہیں۔

واضحات كےسامنے دليل قائم كرنا

محقق فی فرماتے ہیں اگر کی واضح چیز کے مقابل ہزار دلیل بھی لائی جائے تب بھی قابل قبول نہیں اگر کوئی جر کے لئے ہزار دلیل ثابت کر لے لیکن اس حدیث اللہ عین لئہ سَعِین لَد فِی بَطَنِ اُمِّهِ کَاجر سے کوئی ربط اللہ عین لئہ سَعِین لَد فِی بَطَنِ اُمِّهِ کاجر سے کوئی ربط نہیں۔ یعنی جب بچشم مادر میں نیک بخت ہے تو جب دنیا پرا تا ہے تو اس کا کوئی اختیار نہیں کہ اپنے ہاتھوں اپ آپ کو بد بخت کر دے۔ پچھ نیک بخت لوگ بے اختیار سے اور مجوداً نیک بخت ہوگئے حالا نکہ اس حدیث کے معنی امام موئی کاظم علیہ السلام فرماتے ہیں۔ شکم مادر میں نیچ کو خدا جانتا ہے کہ دنیا میں جانے کے بعد بیدا پے اختیار سے نیکی طرف جائے گا۔ اس کا جبر سے کیا تعلق ہے؟ بعض کی طرف جائے گا۔ اس کا جبر سے کیا تعلق ہے؟ بعض روایات میں ہے کہ بعض مادر میں ہے کہ بعض میں کہ بیت ہو ہے ہیں کہ بیا تھی ہوگا یا

علم معلوم کی علب نہیں

متکلمین میں سے خواجہ نصیر الدین طوی اس ضمن میں فرماتے ہیں کہ علم معلوم
کی علت نہیں بلکہ معلوم کے تالع ہے۔ مثلاً آپ جانتے ہیں کہ چند گھنٹوں کے بعد
سورج طلوع ہوگا؟ کیا آپ کا طلوع کے متعلق علم اس بات کا سبب ہے کہ طلوع ہوگایا
نہ ہوگا ' یہ بے ربط بات ہے کہ جو خیام کے شعر میں ہے کہ:

ی خوردن من حق ز ازل مید انست گری نخورم علم خدا جہل بود "شراب بینا میری مجبوری ہے کیونکہ خدا جانتا ہے کہ اگر نہ بیوں تو علم خدا پر جہالت لازم آئے گی۔'

کوئی اس شاعر کو سمجھائے کہ جب خدا جانتا ہے شراب پینے کا تو خود سبب ہے

یعنی اگر تو نہ بینا چاہئے تو ترک نہیں کر سکتا' بلکہ خدا جانتا ہے کہ اپنے اختیار سے بیشراب

پیئے گا اور اپنی جہالت کی وجہ سے اس فتم کے خرافات کہے گا۔لہذاعلم بھی سبب نہیں بلکہ
معلوم کے تابع ہے۔ ایسا ہوگا اس کے اختیار میں ہے' ہم نے اجمالی طور پر جواب دیا
ہے' اس کے علاوہ بھی جواب دیئے گئے ہیں' لیکن وہ ہمارے موضوع سے خارج ہیں۔

الخير بتو فيق الله

جر وتفویض کے بادے میں حضرت مولاعلی علیہ السلام کا فرمان ہے کہ آپ

فے ارشادفر مایا:

اگرانسان کواپنے حال پرچھوڑ دیا جائے تو کہاں خیر کی امیدر کھی جائتی ہے؟ بلکہ اس کے شامل حال لطف خدا اور اللہ کی مدد ہوتو پھر ہی وہ اپنے اختیار سے کمک الہٰی کے سبب (جس کوتو فیق کہتے ہیں) کار خیر کی طرف آئے گا جیسا کہ دعا میں ہے:

اَللَّهُمَّ ارُزُقَٰنِیُ تَوُفِیُقَ الطَّاعَةِ وَبُعُدَ الْمَعصِیَّةِ. "اے خدا! مجھے گناہ سے دور ہونے اور اپنی ہندگی کرنے کی توفیق عطافر ما۔"

بلعم باعور كابراانجام

حضرت امام موی کاظم علیہ السلام سے سوال کیا گیا کہ بلعم باعور نے علم وعمل میں اتنی ترقی کہ کہ مستجاب الدعوات ہو گیا (جس کی دعا ہمیشہ قبول ہوتی ہے) اور وہ اللہ کے اسم اعظم کو جانتا تھا۔لیکن وقت موت کفر کی حالت میں مرا' کہ قرآن نے اس کو کتے کے مثل کہا ہے:

واتل عليهم نبأ الذى آتيناه آياتنا فانسلخ منها فاتبعه الشيطان فكان من الغادين ولو شئنا لرفعناه بها ولكنه اخلا الى الارض واتبع هواه فهشله كمثل الكلب ان تحمل عليه يلت و تتركه يلهث (عوره ٤٠ آيد ١٥) و مس طرح بريخي كي طرف آگيا تها؟

" حضرت نے فرمایا کہ خدائے آیک کخطہ کے لئے اسے اپنی حالت پر چھوڑ دیا اور اس کی وجہ بھی بیان فرمائی کہ اس نے شکران نعمت نہ کیاتھا ' بلکہ کفران نعمت کیا تو خدا نے اسے اس کے حال پر چھوڑ دیا اور وہ خدا کے لطف سے محروم ہو گیا۔ جو شخص لطف خدا سے محروم ہو جاتا ہے شیطان کے لئے اس کے پاس آنا آسان ہو جاتا ہے۔"

بہر حال اجبار واکراہ تو کی طور بھی روانہیں۔ کلا اِکو اہ فیی اللّذین نیکی نیکی کی کا سبب ہے اور تو ان کی خص کواس کے حال پر کا سبب ہے اور برائی خدا کا کسی خص کواس کے حال پر چھوڑ دینے ہے ہوتی ہے۔

استقلال کامل نہیں ہے

حرکت اختیاری اور اضطراری کی مثال بیدوی جاتی ہے کہ جو ہاتھ رعشہ کا

مریض ہوبغیراپ حامل کے ارادے کے خود بخود کر کت کرتا رہتا ہے بلکہ اگر وہ روکنا
چاہ تو بھی نہیں رکتا۔ بیر کت اضطراری ہے۔لین ایک حرکت اختیاری ہے جیسے کوئی
شخص اپنے ہاتھ کوخود حرکت دیے ہے تا ہے تو لقمہ اٹھا لیتا ہے۔ پھر منہ میں رکھتا
ہے۔ بیراپ اختیار اور ارادہ سے حرکت ہے۔ اس میں شک نہیں کہ ہمارے تمام کام
دوسری قتم سے ہیں لیعنی اختیاری ہیں 'جوخص سعادت کی طرف جاتا ہے وہ اپنے اختیار
سے جاتا ہے اور جو بدبختی کی طرف جاتا ہے تو وہ بھی اپنے اختیار سے جاتا ہے لیکن
جہاں جرنہیں ہے وہ اختیار کامل بھی نہیں ہے استقلال نہیں کہ بندہ جو بھی ارادہ کرے وہ
ہو جائے بلکہ اگر بند کے کا ارادہ خدا کی مرضی کے مطابق ہوگا تو ہر کام ہو جائے گا۔ مختصراً

تفویض کیا ہے؟

تفویض جری ضد ہے۔ یعنی عبدا ہے تمام کاموں میں فاعل مَسایَشاء ہے۔ یعنی عبدا ہے تمام کاموں میں فاعل مَسایَشاء ہے۔ یعنی جو چاہ کرلے یا جو چاہ ہوجائے ایما تمیں ہے۔ پس تفویض یہ ہے کہ بندے کو تمام قدرت بطور استقلال ہوجو چاہئے کرے جو چاہئے ہوجائے ایمی تفویض کا باطل ہونا بھی جرکی طرح وجدانی ہے۔ مثلاً آپ بہت سے کار ہائے خیر انجام دینا چاہئے ہیں لیکن نہیں دے سکتے کیونکہ وسائل مہیا نہیں ہیں۔ جب کی فے حضرت امیر چاہئے میں المونین سے یو چھا کہ آپ نے خدا کوس طرح پہچانا ہے؟ تو آپ نے ارشاوفر مایا کہ:

عَرَفْتُ اللَّهَ بَفَسخ العَزَائِمَ.

"میں نے ارادوں کے ٹوٹ جانے سے خدا کو پیچانا۔"

مثلًا میرا ارادہ ہے کہ میں بیکام کروں لیکن الله تعالیٰ کی رضامیرے ارادہ کی

مخالف ہوتی ہے تو وہ کام نہیں ہوسکتا۔ پس اس سے معلوم ہوا کہ اصل مدیر کوئی اور ذات ہے اگر میں کامل اختیار رکھتا تو ہر کام ہوجا تا۔

كوئى كام بغير تقدير كنبيس

اصول کافی میں حضرت امام موی کاظم علیہ السلام سے روایت ہے کہ آپ نے ارشاد فرمایا:

> ''آ سانوں اور زمین میں کوئی امر بغیر قضآ وقدر الہی کے اور اذن خدا کے نہیں ہوتا'وہ امر پہلے لوح محفوظ پر لکھا ہوتا ہے۔'' جیسے قرآن مجید میں ہے:

> مَااصَابَ مِنْ مُصِيبَةٍ فِي الْارْضِ وَلَا انْفُسِكُمُ إِلَّا فِي كَتَابِ مِنْ قَبُلِ اَنْ نَبُرُ أَهُا اَنَّ ذَلِكَ عَلَى اللَّهِ يَسِيرٌ.

"جومصیبت زمین میں اور تفون میں واقع ہوتی ہے وہ لوح محفوظ و تقدیر کی کتاب پر ثبت ہوتی ہے۔ اور سکام خدا کے لئے آسان ہے۔"

پس ہماری فکراس قابل کہاں کہ ہم موضوعات کلی کونصور میں لاسکیس۔

بحث كانتيحه

مخفراً مطلب سے ہوا کہ بندے اپ افعال میں مجبور نہیں اختیار رکھتے ہیں' لیکن سے اختیار کامل نہیں ہے بلکہ سے ارادہ مشیت خدا سے مربوط ہے۔ اگر مشیت خدا ہوئی تو جو بندے کی حاجت ہے۔ تو وہ پوری ہوجائے گی'ورنہ ناممکن ہے۔

مفوضه منتی ہیں

شیعه وی روایات میں مشہور ہے کہ پیغیبرا کرم نے فرمایا: لِکُلِّ اُمَّةٍ مَجُوْسٌ وَمَجُوْسُ هَذِهِ الاُمَّةِ الْقَدرِيَّةِ. ''ہرامت کے مجوی ہوتے ہیں اور میری امت کے مجوی قدر رہے ہیں۔'' پھر فرمایا:

لَعَنَ اللَّهُ ٱلْقَدُرَيَةَ عَلَى لِسَان سَبُعِينَ نَبِيًّا.

''خدانے قدر ہے پرستر (20) پیغیروں کی زبانی لعنت فرمائی ہے۔'' اس فتم کی روایا ہے بہت زیادہ ہیں ہم دیکھتے ہیں کہ یہ قدر ریہ کون لوگ ہیں جن کے کفر کی تصریح بیان ہوئی ہے۔

قدرىيه جريه اورمفوضه بي

اصطلاح میں قدریہ کا بھی مذہب جبریہ پر اور بھی مفوضہ پر (جبریہ کے جو مقابل ہیں) اطلاق ہوتا ہے۔ پس دونوں اس میں مشترک ہیں۔ جس چیز کی طرف مونین کی توجہ مبذول کرانا ضروری ہے وہ یہ ہے کہ کوئی شخص ممکن ہے کہ اپنے حالات کے پیش نظر بھی جبری ہو اور بھی تفویضی ہو یعنی ان امور کی نبیت اتفا قااس کی مرضی کے مطابق ہوگئ ہوتو وہ تفویضی ہے اور وہ امور جو اس کی مرضی کے مخالف ہوں ان میں وہ جبری ہو جائے۔ مثلاً اگر خدا نے اسے بیٹا دیا اور وہ اس کو خدا کی عطانہیں سمجھتا اور بجائے شکر خدا کے غنا اور لہو ولعب کے اسباب مہیا کرتا ہے۔ تو معصیت الہی ہے۔ اگر اس نعمت کو وہ خدا کی طرف سے بچھتا تو اس نعمت کے حصول پر گناہ کیے کرتا؟
اگر اس نعمت کو وہ خدا کی طرف سے بچھتا تو اس نعمت کے حصول پر گناہ کیے کرتا؟

صد خدا کی طرف سے جھتا ہے اور قضا و مقدر پر اعتراض کرتا ہے۔ یا مثلاً بیاری اور موت کو خدا کی طرف سے منسوب موت کو خدا کی طرف سے منسوب کرتا ہے۔ یا پھر اگر زیادہ دولت مل جائے تو اپنے بازو کے زور 'قلم کی نوک زبان کی گویائی یا ہمت کی بلندی اور فوق العادہ قدرت رکھنے کا دعویدار بن جاتا ہے۔ لیکن اگر سے ہاتھ سے چلی جائے تو بیامر خدا کی طرف منسوب کرتا ہے جیسا کہ قارون نے کہا تھا:

قالَ إِنَّمَا اُوْ تَیْتُهُ عَلٰی عِلِم عِنْدِی .

"بيميرى دولت إورصرف اورصرف ايغلم كيمياكى بدولت بيميرى دولت م اورصرف التحصيم كمياكى بدولت بيم كمياكى بدولت بيم

میری قدرت الله کی قلاح سے ہے

عبابہ ربعی اسدی حضرت المر المونین کی خدمت میں آیا اور پوچھا کہ کیا بشر کی قدرت استقلالی ہے؟ کیا وہ اپنے افعال واقوال میں کمل اختیار رکھتا ہے؟ حضرت نے اس سے پوچھا کیا تیری قدرت خدا کے ساتھ ہے یا بغیر خدا کے یا دونوں کی اپنی اپنی قدرت ہے؟؟؟ تو وہ جواب نہ دے سکا تو حضرت نے ابرشاد فرمایا:

قَالَ لَهُ الْاستِطَاعَةُ تُملِكُهَا مَعَ اللهِ اَوْ مِن دُوُنِ اللهِ وَاللهِ اَوْ مِن دُوُنِ اللهِ وَاللهِ اَوْ مِن دُوُنِ اللهِ وَاللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ اللهِ اللهِ اللهُ اللهِ اللهِ

ہوتے ہیں تو پھر تو مشرک ہوگیا۔"

( یعنی خود کوعدل خدا میں شامل قرار دیا) تو اس نے عرض کیا تو پھر مجھے کیا

مجھنا چاہے؟ آپ نے فرمایا:

" تو یہ کہ سکتا ہے کہ میں توانائی رکھتا ہوں البتہ خدا کی قدرت ہے۔ یعنی توانائی ہے لیکن توانائی قدرت خدا کی ہے میرے پاس کھنہیں ہے۔"

لَايَـمَلِكُ لِنَـفُسِهِ نَفُعًا وَلَا ضَرًّا وَلَا مَوْتًا وَلَا حَيوةً وَلَا نُشُورًا.

## اعمال نامے س لئے؟

وَكُلُّ شَيٍّ فَعَلُوهُ فِي الزُّبُرِ وَكُلُّ صَغِيْرٍ وَّكَبِيرٍ مُّسْتَطِرٌ \_ یہاں ذیاب مراد نامہ اعمال ہے کہ جو کچھ کیا وہ اس میں لکھا ہوا ہے۔ یہ معاملہ اس دنیا کی طرح کانجیں کہ کوئی بیر خیال کرے اور تعجب کرے کہ بیر کیے ممکن ہے کہ اولین و آخرین کے اعمال لکھے جانمیں؟ اس لئے کتنے لکھنے والے کتنے کاغذ کتنے قلم اور کتنی روشنائی درکار ہوگی اور ایک بہت بردی کتاب کا وجود ضروری ہے حالانکہ ہم نہ کاغذ د مکھتے ہیں اور نہ ہی کا تب نظر آتے ہیں؟ بیسو چہالت اور کوتا ہی نظر کی وجہ ہے ہے۔ اگر انسان اپنے اندر ہی غور کرے تو وہ تختی جواس کے نفس میں موجود ہے' جس کو حافظہ بھی کہا جاتا ہے۔ اس حافظہ میں کتنی چیزیں ہیں؟ اورا گر ایک شخص اینے حافظ کے اندر ثبت اور موجود چیزوں کو اکٹھا کرنے تو کئی کتابیں نئی بن جائیں گی حالانکہ حافظاس کا بہت محدود ہے۔ گویا کہ معنوی علم میں یہ چیزیں نہیں۔ خدا جانتا ہے تو کراماً کاتبین کی کیا ضرورت تھی؟ خدا کاعلم ہر چیز پرمحیط ہے۔ یعنی خدا کے علم سے کوئی چھوٹی اور بری چیز مخفی و

متورنہیں ہے قرآن نے اس کی تصریح بیان فرمائی ہے۔ إِنَّهُ عَلَى كُلِّ شَيْئِ شَهِيُد. وَأَحَاطَ بِكُلِّ لِكُلِّ شَيْئٍ عِلْمًا

وَعَلَىٰ كُلِّ شَيْئٍ مُحِيط.

"فداہر چیز کا شاہد وعالم ہے اور ہرشے پرمحیط ہے۔"

بندوں کے اعمال کتابوں میں تو وہ لکھے جو بھول جاتا ہو جبکہ خدا سے نسیان اور بھول چوک نہیں ہوتی۔ اس کے پاس سب معلومات ہیں تو پھر کراماً کا تبین کیوں کر کھتے ہیں؟ یہ اعتراض علامہ مجلسی نے بجار الانوار کی تیسری جلد میں نقل کیا ہے۔ ایک زند بق حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام کی خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کی کہ ہر شخص پر دوفر شتے مقرر ہیں جو اس کے اعمال لکھتے ہیں عالانکہ خدا ہر چیز کو جانتا ہے اور بھولتا پھی نہیں ہے؟ امام علیہ السلام نے کئی جواب دیے آپ نے ارشاد فرمایا:

"فدانے فرشتے کے لئے عبادت قرار دی جواس کا رزق ہے (ہاں فرشتے کا رزق عبادت کرتا ہے۔ ان میں سے ایک صنف کراماً کا تبین کی ہے کہ جن کی عبادت المان کے اعمال کو ثبت کرنا ہے۔

دوسرے یہ کہ خدانے فرشتوں کو بندے پر گواہ بنایا ہے۔ جب بندہ توجہ کرے گا کہ میرے اعمال تحریہ ہورہے ہیں تو وہ زیادہ احتیاط کرمے گا۔ اور فرشتہ کی موجودگی کا حیا کرے گا۔ اور فرشتہ کی گواہ دیا کرے گا۔ چنانچہ اس میے شرم کرے گا اور گناہ نہ کرے گا۔
گناہ نہ کرے گا۔

تیسرے یہ کہ چونکہ خدا ہزرگ و ہرتر ہے لہذا اس کے کام بھی بہت ہزرگ و برتر ہیں۔ بشریت کمزور ہے لہذا اس کے کام بھی بہت کمزور اور قلیل ہیں۔ لیکن چونکہ اس بزرگ ہستی کی طرف نسبت ہوتی ہے۔ لہذا اس کی اہمیت بھی بڑھ جاتی ہے۔ پس اس اہمیت کو دکھانے کے لئے فرضے اس کے اعمال کو لکھتے ہیں اور پیغیم اور امام کو دکھاتے ہیں۔

#### انسان كاشياطين سي تحفظ

چوتھا جواب کراماً کاتبین کے پیدا کرنے میں بھی حکمت ہوتے ہیں تو مومن کوشیاطین سے محفوظ کرنا ہے۔ جب شیطا تین مومن کے نزدیک ہوتے ہیں تو ملائکہ ان کو دور بھگاتے ہیں۔ ہاں اگر مومن خود شیطانوں کے پیچھے چل پڑے تو بہاں اگر مومن خود شیطانوں کے پیچھے چل پڑے تو بہا ہے۔ وقت موت جب شیطان کی نور ایمان کو چوری کرنے کی پوری کوشش ہوتی ہے تو بھی ملائکہ اس مومن کی مدد کرتے ہیں اور مومن کے نور کوشیطان سے بچاتے ہیں۔

#### آ فات سے بدن کومحفوظ رکھنا

پانچویں حکمت ہے ہے کہ آفات سے بدن کو محفوظ رکھتے ہیں۔ اس موضوع کی طرف پہلے اشارہ ہو چکا ہے کہ اگر غیبی مدد نہ ہو تو اسنے خطرناک ماحول میں انسان چومیں گھنے بھی نہ گزار سکے۔ اس کے بھین بی سے ملائکہ شخص کی حفاظت کرتے ہیں۔

مومنین کی خاطر عبادت کرتے ہیں

چھٹی حکمت خلفت کراماً کاتبین یہ ہے کہ جب مومن مر جاتا ہے تو یہ پروردگارے عرض کرتے ہیں:

"جس كائل لكسنا بهارى ذمدوارى هى دوتو مركبا اب بهم كيا كريى؟" ان كو جواب ملتا ہے:

"اس مومن کی قبر پر رہووہ جو کار خیر کرتا تھا اب وہ کام تم اس کے لئے کرواور اس کا ثواب اس کے لئے لکھتے رہو۔"

#### مومن کے لئے عز اواری کرتے ہیں

ساتویں حکمتِ خلقت ملائکہ یہ ہے کہ جب مومن فوت ہوجاتا ہے تو اس کے کئے عزاداری کرتے ہیں۔ بلکہ بعض روایات سے تو یہ مستفادہ ہوتا ہے۔ کہ یہ عزاداری کا موقع ان دونوں سے مختص نہیں بلکہ آسانوں کے وہ دروازے جن سے مومن کے اعمال اوپر جاتے ہیں۔ جب مومن مرتا ہے تو وہ بھی روتے ہیں اور وہ زمین جس پر وہ عبادت کرتا تھاوہ بھی روتی ہے۔ ہاں زمین کسے روتی ہے اس کاعلم ہمیں نہیں ہے۔

جامع نفيحت

بحار الانور میں ہے کہ ایک دن حضرت امیر المومنین علی علیہ السلام گزررہے تھے۔آپ نے ایک خض کو دیکھا کہ وہ بے ہودہ باتیں کررہا ہے۔حضرت نے فرمایا: تو کرانا کا تبین سے اپنے نامہ عمل میں اس قسم کی باتیں تکھوا رہا ہے تہ ہیں شرم نہیں آتی ؟ اگر کسی بادشاہ کو خط لکھنا ہوتو کتنی کوشش کی جاتی ہے کہ لوگی لغو بے ہودہ اور بے معنی بات نہ ہوا اور خط خوبصورت ہو۔ اس کے علاوہ بہت سی روایات موجود بیں کہ ہر جمعرات کو مومنین کرام کے اعمال امام زمانة کی خدمت میں پیش کئے جاتے ہیں۔

واقعاً کتنی شرم کی بات ہے کہ کسی کے گناہ حضرت صاحب العصر والزمان امام کی خدمت اقدس میں جائیں؟

تم لوگ جوشیعہ ہونے کا دعویٰ کرتے ہو کیا یہ بری بات نہیں کہ تمہارے سردار اور حاکم تمہارے ان برے کاموں سے پریشان اور دکھی ہو جا کیں۔



# پر ہیز گار بہشتی باغوں میں ہو نگے

اِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي جَنَّاتٍ وَّنَهَرِ فِي مَقْعَدُ صَدِقٍ عِنْدَ مَلِيْكِ مُقْتَدرٍ.
جب خدانے كفار كى برختی عذاب دنيا اور روز آخرت كا ذكر كرليا تو آخريس متقين كے ذكر إلى سوره كوختم فرمايا: متقيق كے ذكر اور ان كے درجات كو بيان فرماتے ہوئے يوں فرمايا:

''مقی ایسے باغوں میں ہونگے جو میوہ دار در ختوں اور چوڑی نہروں (جو پانی' دودھ' شہد اور شراب طہور کی ہوں گی کھے پُر ہونگے۔''

چنانچ سوره محمر میں ارشادرب العزت ہے: مَشَلُ الْبَحَنَّةِ الَّتِی وُعِدُ الْمُتَّقُونَ فِیْهَا اَنْهَارٌ مِّنُ مَّاءٍ غَیُو آسِنِ وَانْهَارٌ مِّنُ لَّهَنٍ لَّمُ يَتَغَیَّرُ طَعُمُهُ وَانْهَارٌ مِنُ حِمْرٍ لَّلَّةٍ لِلشَّادِ بِیُنَ وَانْهَارٌ مِّنُ عَسَلٍ مُّصَفَّی. "اس بهشت (میں جس کا متقوں سے وعدہ کیا گیاہے) ایس نہریں ہونگی جوخالص پانی سے پُر ہوگ۔اییا پانی جو بھی بھی رنگ

تبدیل نہ کرے گا۔اور دودھ کی ایسی نہریں ہوں گی جن کا ذاکقہ

بھی بھی باسی نہ ہوگا۔ اور شراب طہور کی ایسی نہریں ہوں گی جن

کے پینے والے ہر وقت ایک نئی گذت محسوس کریں گے۔ (نہ کہ

اس دنیاوی شراب کی طرح جس میں ہزاروں کثافتیں اور خباشیں

ہوتی ہیں۔) اور خالص شہد کی نہریں رواں دواں ہوں گئیں۔''

جنات پر تنوین تعظیم کے لئے ہے' اور نہراگر چہ مفرد ہے لیکن یہ انہار کے معنی

میں ہے۔ آیات میں جالفاظ فاصلہ کے لئے ذکر ہوئے ہیں۔

فِيُ مَقْعَدِ صَدُقِ عِنْدَ مَلِيْكِ مُقْتَدِرٍ.

"مقعد" اسم مكان ہے جس كے معانى بيشے كى جگہ كے ہيں۔ يعنى اولا اہل تقوىٰ كى قرارگاہ مقعد صدق ہے يہ الى جگہ ہے جو پاكيزہ 'ہر لغو سے پاك اور كاملاً پنديدہ ہے۔

دوسرا میر کہ اہل تقوی بادشاہ کے نزدیک توانا ہیں 'ملیک' ملک کی صفتِ مبالغہ ہے۔ یعنی سلاطین کا سلطان بادشاہوں کا بادشاہ عالمین کارب خلاصہ میہ ہے کہ اہل تقوی رب العالمین کے پاس بیٹھے ہیں۔ اور انشاء اللہ تعالی ان کے پاس بیٹھنے کی تفصیل آ کے چل کرواضح ہو جائے گی۔

اہل تقویٰ کون ہیں؟

ان آخری دوآیوں کی تشریح کے لئے تین مطالب کا ذکر کرنا ضروری ہے۔ (۱) متقین سے مراد کون لوگ ہیں؟ (۲) مقعد صدق کا کیا مطلب اور کہاں ہے؟ (٣) خدا کے پاس بیٹنے کا کیا مطلب ہے؟ ا۔ متقین کون ہیں؟

اس میں شک نہیں کہ قرآن مجید کی نص کے مطابق: إنَّمَا يَتَقَبَّلَ اللَّهُ مِنَ الْمُتَّقِيْنَ '' خیرات اور اعمال صالحہ کا قبول ہونا تقویٰ سے مربوط ہے''

مَثَلَ الْجَنَّةِ الَّتِي وَعَدَ الْمُتَّقُونَ

"بہشت میں جانا بھی تقویٰ کی دجہ ہے۔"

اور بلند درجات پر بہنچ کی شرط بھی تقویٰ ہے۔

إِنَّ ٱكُومَكُمُ عِندَ اللَّهِ ٱتَّقَاكُمُ

"خدا کے نزدیک شرافت اور عزت تقویٰ ہے ہے۔"

فَإِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ الْمُتَّقِينَ \_

"خدا کی محبت بھی تقویٰ کی وجہ سے ہے۔"

تقو کی لغت میں و قداب ہے ہے جس کے معنی حفاظت اور بچانے کے ہیں۔ تفسیر مجمع البحرین میں لکھتے ہیں کہ اس کے معنی اپنے آپ کو ہر اس چیز سے بچانا ہے جو نقصان پہنچائے۔

لیکن اصطلاح اور روایات اہل بیت میں تقویٰ کے معنی یہ ہیں کہ جس کام کا خدا نے تھم دیا ہے بندہ اس کو انجام دے اور جس سے خدار و کے اس سے رک جائے۔ یعنی واجبات کو اداکرے اور محرمات سے بچئی یہ تقویٰ کا پہلا مرحلہ ہے۔ اگر ہو سکے تو

مستجات کوبھی ادا کرے اور مکروہات ہے بھی بیخ بیہ کتنی بڑی سعادت ہے۔حضرت امام جعفرصادق علیہ السلام اس سلسلہ میں ارشاد فرماتے ہیں: الله عنفرصاد ق علیہ السلام اس سلسلہ میں ارشاد فرماتے ہیں:

التَّقُولى اَنُ لَا يَفُقَدَكَ اللَّهُ حَيْثُ اَمْرَكُ وَلَا يُرَاكَ حَيْثُ اَمْرَكُ وَلَا يُرَاكَ حَيثُ نَهَاكَ.

"تقوی کا مطلب ہے کہ اللہ نے جو تجھے تھم دیا ہے اس کومت چھوڑ اور جس سے تجھے روکا ہے اسے مت بجالا۔"

مقصدیہ ہے کہ امام علیہ السلام واجبات کی ادائیگی اور محرمات سے اجتناب کو تقویٰ سمجھتے ہیں ۔ یعنی اگر ان دومیں سے ایک چیز بھی مفقود ہوتو مقصد حاصل نہ ہوگا۔ اگر کوئی شخص ہمیشہ ذکر خدا کرتا ہے اور ساتھ ساتھ گناہ بھی کرتا ہے تو پھر اس ذکر کا کیا فائدہ؟ ذکر خدا کی تو خاصیت ہے ہے کہ دہ گناہ کو قریب ہی نہ آنے دے گا۔

گناه نه کرنا بہتر ہے

پنیمبرگرائ ہے منقول ہے کہ آپ نے ارشادفر مایا: داگر کوئی شخص مکان تعمیر کرتا ہے اور پھر گرا دیتا ہے تو اس کو عمارت نہیں کہا جاتا کیکن اگر تھوڑی تھوڑی بی تعمیر کرتا ہے تو یہ کم اذکم عمارت تو بن جائے گی۔''

آگرکوئی بھیک عمل نہ کرے اور گناہ بھی نہ کرے تو بہتر ہے مثلاً زمین اگر خالی ہوتو اس ہے بہتر ہے مثلاً زمین اگر خالی ہوتو اس سے بہتر ہے کہ تعمیر کرے اور پھر گرائے تو یہ مٹی اور خس و خاشاک سے پر زندگی گزار رہا ہے۔

جس طرح روایت کامفمون ہے کہ ممل کرنا گناہ سے پر بیز کرنے سے ایے

بہتر ہے جیسے طعام میں نمک۔ کتنا تھوڑا استعال ہوتا ہے لیکن غذا کے خوش ذا نقد ہونے میں بڑاموثر ہوتا ہے۔

جو شخص گناہ سے پر ہیز کرتا ہے اور صرف واجبات کی ادائیگی پر اکتفاء کرتا ہے تو یہ اس شخص سے کی درجہ بہتر ہے جو ساری رات عبادت کرتا ہے لیکن گناہوں سے پر ہیز نہیں کرتا۔

ان گزارشات سے معلوم ہوگیا کہ محرمات کا ترک کرنا اہم ہے۔ لہذا پہلے عبادت کی قبولیت کے لئے زمینہ ہموار کریں۔

رسول پاک ماہ رمضان کے متعلق خطبہ ارشاد فرمارہے تھے کہ حفرت علی نے

يو جھا:

أَيُّ الاَعُمَالِ اَفَضَلُ فِي هَذَا الشَّهُرِ.

" يارسول الله أس ماه من كونسا كام معتر اور بهتر بي

آپ نے فرمایا:

الوَرَعُ مِنْ مَحَارَمِ اللهِ.

"سب سے بڑا کام بیہ ہے کہ اس ماہ میں کوئی گناہ نہ کرتے۔"

تقوى ايك ملكه ب

تقوی ایک باطنی ملکہ ہے جوزیادہ ترار سے نفس میں پیدا ہوتا ہے۔ یہ محرمات کے ترک کرنے اور ادائیگی واجبات کا نام ہے۔ جیسے کتابت کا ملکہ انسان میں زیادہ لکھنے کے تکرار سے ہوتا ہے اس طرح انسان کے اندر آ ہستہ آ ہستہ الی قوت پیدا ہوجاتی ہے کہ وہ کا تب بن جاتا ہے۔ البتہ ابتداء میں یہ مشکل ہوتا ہے لیکن تکرار کے بعد مزید قوت کہ وہ کا تب بن جاتا ہے۔ البتہ ابتداء میں یہ مشکل ہوتا ہے لیکن تکرار کے بعد مزید قوت

كے پيدا ہوجانے ے آسان ہوجاتا ہے۔

عے پیراہ دبات ہے۔ اس المب با بہت ہے۔ مثلاً ایک جوان کے لئے پہلے نامحرم کی طرف ندد کھنا مشکل کام ہے۔ لیکن مثلاً ایک جوان کے لئے پہلے نامحرم کی طرف ندد کھنا مشکل کام ہے۔ لیکن محرار سے میکام آسان ہو جائے گا اور دور سے اگر نامحرم پرنگاہ پڑگئی تو آ تکھیں خود بخو د بند ہو جائے وہ کامل بند ہو جائیں گی ۔ پس جب تک انسان میں بی قوت اور ملکہ پیدا ند ہو جائے وہ کامل نہیں ہوتا۔ پس تمام واجبات اور محرمات میں کوشش کرنی چاہئے کہ میصفت پیدا ہو حائے۔

پر ہیز گاروں کی صفات

إِتَّقِ اللَّهَ وَاحسِن فَإِنَّ اللَّهَ مَعَ الَّذِيْنَ اتَّقُوا وَالَّذِيْنَ. هُمُ مُحْسِنُونَ.

"تو صاحب تقوی اور نیک ہو جا کیونکہ خدا پر ہیز گاروں کے ساتھ ہے۔اور وہی لوگ احسان مند ہیں۔"

ہام اس جواب سے سرنہ ہوا تو پھر حضرت نے پورا خطبہ بیان فر مایا جس کو ہم پہلے بیان کر چکے ہیں البندا اب تکرار نہیں کرتے۔ صرف اس آیت کی مناسبت سے اس خطبے کے چند جملات کا تذکرہ کرتے ہیں:

"ربیزگاری دنیایس برفضیات اور برتری کے مالک ہیں۔ان کی زبان سی فضیات اور برتری کے مالک ہیں۔ان کی زبان سی و سالم ہوتی ہے۔ (تہت جموٹ غیبت فخش سے پاک) زندگی میانہ روی سے

گزارتے ہیں' فضول خرچی اور عیش پرتی ہے دور رہتے ہیں۔خضوع وخشوغ ہے رہتے ہیں جس کوخدانے دیکھنا حرام قرار دیا ہے اس ہے آئکھ چھیاتے ہیں۔الی حکمت کوغور سے سنتے ہیں جوانسان کو فائدہ پہنچاتی ہے۔ یعنی لغوو بے ہودہ باتیں نہیں سنتے۔اگر خدا کی طرف ہے موت حتمی اور مقرر نہ ہوتی تواب تک عذاب کے خوف کی وجہ ہے ایک لحظہ بھی ان کے بدنوں میں جان نہ رہتی۔'ان کے نزدیک خدا بہت بزرگ و برتر ہے۔ ان کے دل ہمیشہ ممکین رہتے ہیں۔ان کے نفوس عفیف اور پاک ہوتے ہیں۔ یعنی کسی ہے سوال نہیں کرتے کی سے لا کچ وطمع نہیں رکھتے۔ ان کی طرف سے کسی کو اذبیت نہیں پہنچتی۔ ان کی دنیاوی خواہشات کم ہوتی ہیں۔ اپنے بڑے اعمال کو بلندنہیں سجھتے اور اس کے برعکس چھوٹے شرکو چھوٹا نہیں سمجھتے۔رات کوعبادت اور تلاوت قرآن میں گزارتے ہیں۔ جب آیت رحمت کی خلامت کرتے ہیں تو خدا سے رحمت بخشن مغفرت طلب کرتے ہیں۔اور جب عذاب کی آیت تلاوت کرتے ہیں تو خداہے پناہ مانگتے ہیں۔ کثرت رکوع سے وہ کمرخمیدہ ہو جاتے ہیں ہے روز وشب علم کی طلب میں گزاتے ہیں۔ اور اپنے اندر پہندیدہ صفات پیدا کرتے ہیں۔ لوگ یہ خیال کرتے ہیں کہ یہ مریض ہیں حالانکہ یہ بیارنہیں ہوتے بلکہ ایک بڑی چیز نے ان کومصروف کر رکھا ہوتا ہے۔ وہ جہنم کی آواز سنتے ہیں۔جیسے ارشاد قدرت ہے کہ ان کو بہشت کا ایسا یقین ہوتا ہے کہ گویا اس بہشت میں ابھی موجود ہیں۔اورجہنم پراییا یقین رکھتے ہیں گویا كهال كود كمير بين اور ايخ آپ كومعذب بجھتے ہيں۔"

لوازم تقوى

تقویٰ کے کئی درجے ہیں۔جس کا تقویٰ زیادہ ہے اس کی عزت خدا کے

نزدیک زیاد ہے۔ إِنَّ اَکُرَمَکُمُ عِنْدَ اللهِ اَتَقیٰکُم یہ تقوی انسان کومقام صدق تک لے جاتا ہے۔ جس قدر تقوی زیادہ ہوتا ہے۔ صدق یقین کے جاتا ہے۔ جس قدر العالمین کے قریب پہنچ جاتا ہے۔

تقویٰ کے آتار میں سے ایک یہ ہے کہ مختبوں سے نجات ملتی ہے اور رزق حلال ملتا ہے۔ سورہ طلاق میں ارشاد ہے:

وَمَنُ يَّتَقِ اللَّهَ يَجُعَلَ لَهُ مَخُرَجًا وَيَرُزُقُهُ مِنُ حَيثُ لَا يَحُتَسِب وَمَنُ يَّتَوَكَّل عَلَى اللهِ فَهُوَ حَسُبُهُ إِنَّ اللهَ بَالَغَ اللهِ فَهُوَ حَسُبُهُ إِنَّ اللهَ بَالَغَ المُنَافَ

"جوانیان تقوی اختیار کرے تو خدا اس کواس مقام پر پہنچا دیتا ہے کہ وہ بختی ہے تھا ہے۔ اور رزق بھی ایسے مقام سے دیتا ہے جو اس کے گمان میں بھی تہیں ہوتا۔ پس جو مخص بھی خدا پر تو کل کرے تو خدا اس کے لئے کائی ہے اور اس کے معاملے کوحل کرتا ہے۔ "

ابن فہد طی اپنی کتاب عدۃ الداعی میں فرماتے ہیں کے میں آیت چند امور پر

تقوی اییا مناسب قلعہ اور ایی محفوظ غار نے جو خدا کے فرمان کے مطابق وَ يَجْعَلُ لَكُ مِحْوَجاً ايے ہے جيے پنجبراكرم كافرمان ہے كہ آسان اور زمين بندے پر بند ہو جائيں تو پھر اگر وہ پر بيزگار ہے تو خدا آسان اور زمين سے اس كے لئے خرچ اور (مصيبت سے) نكلنے كے راستے بنا ديتا زمين سے اس كے لئے خرچ اور (مصيبت سے) نكلنے كے راستے بنا ديتا

ا۔ تقویل بہت بڑا نزانہ ہے جیے ارشادرب العزت ہے۔ وَّیَـوُدُوْفَهُ مِنْ حَیْثُ لاَیکحتَسِبُ.

سر فضیات توکل پر دلالت کرتی ہے کیونکہ حق تعالیٰ توکل کے لئے جانت دیتا ہے کہ۔ ''فَھُ وَ حَسُبُ ہُ'' اس کے لئے خداکافی ہے۔ کون ہے جوخدا سے زیادہ سچا ہوو مَسنُ اَصُدَق مِسنَ اللّٰہِ قِیْلاداس لئے بیغیر کن فرمایا: کہ ''اگرلوگ اس آیت کو یاد کرلیس تو بھی آیت ہمیشدان کے لئے کافی ہے۔'' اللّٰہ کی تعریف بندول کے لئے یہ ہم کہ وہ جوارادہ فرمائے اس پر قادر ہے کوئی مطلوب اس کے ارادہ کی مخالفت نہیں کوئی مطلوب اس کے ارادہ کی مخالفت نہیں کرسکتا۔ جیسا کوفرماتا ہے کہ ان اللّٰہ بالغ امرہ اللّٰدان کے لئے کافی

امام محمد باقر علیہ السلام ہے معقول کے کہ پیغیبر نے ارشاد فرمایا:

خدا فرما تا ہے بجھے اپنی عزت و جلال عظمت و کبریائی نور اور بلندی کی متم کہ جس نے میری مرضی پر اپنی مرضی کوچن لیا اس کا معالمہ بھیر دول گا' اس کے دل میں دنیا کی مجت آ جائے گی اور وہی پچھردوزی دول گا جو اس کے گئے مقدر کی ہے۔ اور اپنی عزت و جلال عظمت و کبریائی' نور و بلندی کی متم جس نے میری مرضی کو اپنی مرضی پر چن لیا تو اس کی میرے ملائکہ حفاظت کرتے ہیں' اور زمین و آ سان اس کے رزق کے ضامن ہیں' اس کی تجارت میں برکت ڈالول گا'' (جو نفع میں دول گا وہ تجار کے منافع ہے کہیں زیادہ ہوگا۔ اور اسے ایسی آ خرت دول گا کہ اس کے سامنے دنیا ذلیل ہوگی۔)

ابوسعید خدری روایت کرتے ہیں کہ میں نے رسول کریم' سے اس وقت سنا ابوسعید خدری روایت کرتے ہیں کہ میں نے رسول کریم' سے اس وقت سنا عے جب آ ہے اُصد سے واپس تشریف لائے۔ آ ہے' کے اردگر دلوگ تھے۔ آ ہے' نے

ایک درخت کی شک لگائی ہوئی تھی۔آپ نے فرمایا:

ا الوگواجس کی تہمیں تکایف دی گئی ہے یعنی آخرت کی اصلاح کی طرف توجہ کرو۔ اعضاء وجوارح توجہ کرو۔ اعضاء وجوارح کو جواس کی خروں کی ہے اس کی طرف توجہ کرو۔ اعضاء وجوارح کو جواس کی افزوں سے کامل ہوئے ہیں گناہ وں میں نہ ڈالؤ کہ بید گناہ اس کی ناراضگی کا سبب ہیں۔ اس سے اس کی افزوں کو طلب کرواور اس کی اطاعت میں خرچ کرو۔ جو دنیا کا حصہ مانگے گا تو اس کے لئے آخرت میں حصہ نہ ہوگا۔ دنیا میں پچھ نہ ملے گا اور جو پہلے آخرت کی لئے حصہ مانگے تو اس کو دنیا میں بھی ملے گا اور آخرت میں بھی ملے گا۔

عبدالله بن سنان حفرت المام جعفرصادق سے روایت کرتے ہیں: آپ نے

فرمايا:

"جومون خدا ہے مانگے خدا جو چاہتا ہے اس کو وہی دیتا ہے
کیونکہ خدا کی مرضی یجی تھی اور جوا ہے تقوی ہے خدا ہے تمسک
کرے تو خدا اس کی حفاظت کرتا ہے۔ اور جو بھی خدا کی طرف
آئے خدا اس کو قبول کرتا ہے اور اس کی حفاظت کرتا ہے۔ اگر
آسان زمین پر گر جائے تو بھی اس کو خوف نہیں اور اگر
(دوسرے) اہل زمین پر کوئی مذاب بھی آ جائے تو وہ خدا کی پناہ
میں ہے "

ین ہے۔ کیونکہ خدائے فرمایا:

إِنَّ الْمُتَّقِينَ فِي مَقَامٍ امِيُنٍ.

"متقى اوگ مقام امن مين بين-"

تقویٰ کی برکت سے مقام ہلاکت میں حفاظت

محد بن یعقوب نے صحیح سند کے ساتھ اسحاق بن مگار سے روایت کی ہے کہ وہ حضرت امام صادق میں نے قبل کرتے ہیں کہ آپ نے فرمایا:

''بی اسرائیل میں ایک بادشاہ تھا 'اس کا ایک قاضی تھا' اس قاضی کا بھائی بہت صادق اور سچا تھا' اس کی عورت الی تھی جس سے انبیاء پیدا ہوئے۔ بادشاہ نے ایک شخص کو کہیں جیجنے کا ارادہ کیا تو قاضی سے کہا کہ کوئی باعثاد آ دمی بلاؤ۔ قاضی نے کہا کہ ایک شخص کو کہیں جیجنے کا ارادہ کیا تو قاضی سے کہا کہ کوئی باعثاد اور کوئی نظر نہیں آتا۔ اس کو بلایا تا کہ جیجے لیکن اس نے جانے سے انکار کیا کوئلہ ہے جھے نالبند ہے کہ یوی کو اکیلا چھوڑ جاؤں۔ قاضی نے مبالغہ کیا تو وہ جانے یہ مجبور ہوگیا۔ اس نے قاضی سے کہا:

میں کسی چیز کوا ہے جیچے نہیں جھوڑتا 'پس تو میرا قائم مقام ہے۔قاضی نے کہا:
کھیک ہے۔ وہ جلا گیا لیکن اس کی بیوی اس کے جانے پر راضی نہ تھی۔قاضی بھائی کے
گھر آتا اور ضرورت حاجت پوچھ کر چلا جاتا لیکن وہ اس عورت کے حسن پر فریفتہ ہو
گیا۔ایک دفعہ اس نے عورت کو برائی کی دعوت دی تو اس نے انگار کیا۔قاضی نے قشم
اٹھائی کہا گرتو نے میری بات نہ مانی تو بس بادشاہ کواطلاع کر دول گا کہ اس نے زنا کیا
ہے۔عورت نے کہا جو کرنا ہے کرو بھی بھی برائی نہیں کرول گی

قاضی نے بادشاہ کوشکایت کی کہ میری بھابھی نے زنا کیا ہے جو ثابت بھی ہو چکا ہے۔ بادشاہ نے کہا کہ اس عورت کو اس گناہ سے پاک کرو۔ قاضی اس عورت کے پاس آیا اور اس نے عورت سے کہا کہ بادشاہ نے مجھے تھم دیا ہے کہ تجھے سنگسار کیا جائے' اب کیا کہتی ہے۔ اب بھی وقت ہے بات مان لے' ورنہ سنگسار کروں گا۔ اس عورت نے کہا جوکرنا ہے کرو میں تیری بات نہیں مانی ۔قاضی اس کو باہر لایا 'گڑھا کھودا گیا۔اس کو سنگ رکر دیا گیا۔ جولوگ قاضی کے ساتھ تھے انہوں نے خیال کیا کہ اب وہ عورت مرگئ ہے۔ اس کومردہ بھی کرچھوڑ گئے۔ رات ہوئی انہی اس عورت میں جان کر رش باتی تھی۔ اس نے اپنے آپ کواس گڑھے سے نکالا اور چل پڑی۔شہرسے دورایک دیر راہب کے پاس پنجی۔اس کے دروازہ پرسوگئی۔ شبح کو جب راہب نے دروازہ کھولا۔ عورت کو دیکھائی اس پنجی ۔اس کے دروازہ پرسوگئی۔ اس راہب کا ایک بچے تھا اس نے سمجھا کہ عورت کے احوال اچھے تھے۔ اس نے عورت کا علاج کیا تو وہ ٹھیک ہوگئے۔ زخم مندل ہو گئے۔ کھراس کو اپنا بچے دیا کہ دو اس کی تربیت کرے۔

اس راہب کا ایک وکیل تھا جو اس کے پاس کام کرتا تھا۔ اس کی توجہ اس عورت کی طرف مبذول ہوگئی۔ اس نے برائی کی دعوت دئ عورت نے انکار کیا۔ جس قدراس نے کوشش کی عورت نے ٹھکرا دیا۔ ان از جس نے بھی دھمکی دی کہ اگر میری بات نہ مانے گی تو تجھے قتل کرا دوں گا۔ عورت نے کہا جو جانے کر لے میں تیری بات ہرگز نہیں مانوں گی۔

پس اس شخص نے اس بچ کی گردن توڑ دی اور راہب کے پاس آیا کہ یہ عورت مجھے زنا پر دعوت دیتی ہے جو فاجرہ ہے۔ اس نے مجھے زنا پر دعوت دیتی ہے جو فاجرہ ہے۔ اس نے مجھے زنا کرنے پر اصرار کیا میں نے تیرا بچراہ دیا تو اس عورت نے تیرے بچ کو مار دیا۔ راہب عورت کے پاس آیا اور کہا ہے تم نے کیا کر دیا حالانکہ میں نے تجھ سے بڑی نیکی کی تھی۔ اس عورت نے پورا واقعہ بتایا۔ راہب نے کہا اب تو یہاں سے چلی جا تیرا یہاں پر رہنا خلاف مصلحت ہے اس رات باہر نکال دیا اور اس کو ۲۰ درہم دیے کہ یہ تیرا زاد راہ ہے اور تیرے لئے خدا کافی ہے۔

عورت رات کو چلتے چلتے صبح کے قریب ایک بستی کے قریب پیٹی۔ یہاں دیکھا کہ ایک شخص کوسولی پر لٹکا یا جا رہا ہے اور وہ زندہ ہے۔ اس کا حال پوچھا' اس کو بتایا گیا کہ یہ ۲۰ درہم کا مقروض ہے۔ ہمارا قانون ہے کہ قرض لینے والا مقروض کوسولی پر لٹکا دے یا قرضہ اداکرے۔ تو اس عورت نے ۲۰ درہم نکالے اور قرض خواہ کو دیئے اور کہا اس کوتل نہ کرو' تو اس کوسولی ہے اتار دیا گیا۔

اس شخص نے عورت ہے کہا: کی نے تم سے زیادہ بھے پراحسان نہیں کیا۔ بھے
اس سولی اور موت سے نجات دی گئے۔ میں تیرے ساتھ ہوں تو جہاں بھی جائے گ۔
دونوں چلتے رہے۔ ایک دریا کے کنارے پنچے۔ کچھ لوگوں کو چند کشتیوں کے ساتھ
دیکھا۔ اس مرد نے کہا: تم یہاں بیٹھو اور میں وہاں جا کر کام کرتا ہوں اور کھانے کا
بندوبست کرتا ہوں۔ اور تہارے پاس کھانا لاؤں گا۔ وہ مردان لوگوں کے پاس گیا۔
اور کہ تمہاری کشتیوں میں کیا ہے؟ انہوں نے کہا کہ تجارت کا سامان ہے۔ جواہر وغیرہ
بیں اور یہ کشتی ہماری اپنی ضرورت کے لئے ہے۔ اس نے کہا کہ اس کشتی کی قیمت کیا
ہیں اور یہ کشتی ہماری اپنی ضرورت کے لئے ہے۔ اس نے کہا کہ اس کشتی کی قیمت کیا
ہے؟ انہوں نے کہا اس کی قیمت بہت زیادہ ہے۔ تم شار بھی نہیں کر سکتے۔

اس نے کہا: کہ میرے پاس بھی بہت فیتی چیز ہے۔ جو تمہاری کشتیوں کے سامان سے بہتر ہے۔ انہوں نے کہا کوئی چیز ہے؟ ایک خوبصورت کنیز ہے کہ آج تک اتی حسین نہ دیکھی ہوگی۔ انہوں نے کہا کہ اس کنیز کو پیچو گے؟ اس نے کہا ' ہاں ایک شرط کے ساتھ کہ تم میں سے بعض لوگ وہاں جا ئیں 'اس کو دیکھیں پھر میرے پاس آئیں اور جھے سے خریدیں' لیکن اس کنیز کو نہ بتا ئیں اور اس کی قیمت مجھے دیں تا کہ میں چلا جاؤں۔ انہوں نے کہا: ''جمیں قبول ہے۔'' ایک شخص کو بھیجا' اس نے دیکھا اور کہا کہ ایس خوبصورت عرت تو کھی نہیں دیکھی۔ چنانچے وہ حسین وجمیل خورت بڑار درہم

پرخریدی گئ اس شخص نے رقم لی اور چلا گیا۔ جب وہ بہت دور چلا گیا تو وہ عورت کے قریب آئے اور کہا: اٹھواور کشتی پرسوار ہو جاؤ۔ اس نے کہا: کیوں؟ انہوں نے کہا: کجھے شہرے مالک سے خریدا گیا ہے۔ اس نے کہا: وہ میرا مالک نہیں ہے انہوں نے کہا: اٹھے گی یا ہم خود مجھے اٹھا کر لے جا کیں؟ وہ عورت خود اٹھی اور ان کے ساتھ روانہ ہوگئ۔ جب دریا کے کنارے پہنچ۔ (چونکہ وہ ایک دوسرے پر اعتاد نہ کرتے تھے) تو انہوں نے عورت کو سامان والی کشتی پر سوار کیا اور خود دوسری کشتی میں سوار ہو گئے۔ خدا نے طوفان بھیج دیا۔ وہ کشتی کے ساتھ غرق ہو گئے۔ اور سامان والی کشتی نجات یا گئ جس میں وہ عورت تھی جن کہ دریا کے کسی جزیرہ میں پہنچی۔ اس عورت نے کشتی کو باندھا اور خود جزیرہ میں چگی۔ اس عورت نے کشتی کو باندھا اور خود جزیرہ میں چلی گئے۔ وریا کے کسی جزیرہ میں پانی اور میوہ دار درخت یا ئے۔ اپنے شود جزیرہ میں چلی گئے۔ وریا کہ اس جزیرہ میں بانی اور میوہ دار درخت یا ئے۔ اپنے آپ سے کہا کہ بیر پانی ہے کہا کہ کیا کہ کورت

خداوند متعال نے بنی اسرائیل کے انبیاء میں سے کسی نبی کو وجی کی کہ اس بادشاہ (قاضی والا) کے پاس جاؤ اور اس کو کہو کہ فلاں جزیرہ میں اپنی رعایا کے ساتھ جاؤ۔ اور اس عورت کے پاس جا کراپنے گناموں کا اقرار کر لواور اس سے معافی مانگؤ اگر اس نے معاف کر دیا تو میں بھی معاف کر دوں گا۔

بادشاہ نے اپنی رعایا کے ساتھ اس عورت کو دیکھا 'آگے بڑھا اور اس نے کہا کہ یہ قاضی میرے پاس آیا 'اس نے مجھے خبر دی کہ میری بھابھی نے زنا کیا ہے۔ میں نے سنگ ارکا تھم دیا حالا نکہ میرے پاس گواہ نہ تھا۔ میں ڈرتا ہوں کہ میں ایسا کام کر میشا ہوں جو میرے لئے جائز نہ تھا۔ آپ خدا سے میرے لئے معافی طلب کریں اس عورت نے کہا : کہ خدا تجھے معافی کر دےگا۔ ادھر بیٹھ جاؤ۔ پھر اس عورت کا شوہر (جوسفر پر گیا

تھا) سفر سے والی آیا' اس نے اپنی بیوی کو نہ بیچانا' اس نے کہا میری بیوی ایک نیک صالح اور پاکدامن عورت تھی۔ میں سفر پر تھا' وہ میر سے جانے پر راضی نہ تھی' اب میر سے بھائی نے بچھے بتایا ہے کہ اس نے زنا کیا تھا۔ اور ہم نے اس کوسنگسار کر دیا۔ میں ڈرتا ہوں کہ شاید اس کے بدکار ہونے کا سبب میں بنا ہوں۔ آپ میر سے لئے استغفار کریں تاکہ فدا مجھے معاف کر دے۔ اس نے کہا: فدا مجھے معاف کر ہے۔ ادھر بیٹھ جاؤ۔ وہ بھی بادشاہ کے ساتھ بیٹھ گیا۔ پھر وہ قاضی آیا اور اس نے کہا میر سے بھائی بیٹھ جاؤ۔ وہ بھی بادشاہ کے ساتھ بیٹھ گیا۔ پھر وہ قاضی آیا اور اس نے کہا میر سے بھائی کی بیوی تھی' میں نے اس کو برائی کی دعوت دی۔ اس نے انکار کیا تو میں نے بادشاہ کو بودی تی نا کیا ہے۔ اس نے سنگسار کر دیا حالا تکہ میں نے جھوٹ بول تھا۔ میر سے لئے خدا سے معافی طلب کرو کہ خدا مجھے معاف خدا تھے معاف کر دے۔ پھرعورت نے اپنے شو ہی طرف منہ کر کے کہا کہ غور سے سنو! اس نے کہا کہ خدا تھے معاف کر دے گا۔

پھر راہب آیا اس نے اپنا حال سنایا کر میں نے عورت کو رات اپنے دیر سے نکالا۔ ڈرتا ہوں کہ کسی درندے نے اس کو مار دیا ہو۔ عورت نے کہا: خدا کچھے معاف کر دےگا۔

پھروہ اس راہب کا وکیل آیا۔ اپنا حال سنایا تو عورت نے راہب کو کہا کہ
اب اس کی بات غور سے سنو۔ اور پھر کہا اے وکیل! خدا تجھے معاف کر دے گا۔
پھروہ شخص آیا جس کوسولی پر لاکایا جا رہا تھا اس نے اپنا محسن کشی کا واقعہ سنایا عورت نے کہا خدا تجھے بھی معاف کرے۔ پھر شوہر کی طرف منہ کر کے کہا کہ میں تیری بیوی ہوں۔ یہ جو سب نے واقعہ سنایا ہے میری آب بیتی ہے۔ ججھے اب مردوں کی ضرورت نہیں۔ میں جاؤ۔ اور مجھے ضرورت نہیں۔ میں جاؤ۔ اور مجھے

یہاں چھوڑ دو کہ میں اللہ کی عبادت اسی جزیرہ میں کرٹی رہوں' آپ نے دیکھا کہ مجھے مردوں کی طرف سے کتنی تکلیف ہوئی ہے۔ پس شوہر نے اس کی بات قبول کی۔ کشتی اور اس کا سامان لیا اور بادشاہ اینے ان اہل مملکت کے ساتھ داپس آیا۔

پی اس عورت کا تقوی دیمین اللہ تعالی نے کس طرح تین مشکل مراحل سے اس کو باعافیت تقوی ہے گزارا 'سنگار' تہمت و کیل اور تا جروں کی کنیزی سے کیے نجات دی 'پھر غور کریں کہ خدا نے اس کو کیسی کرامت عطا فرمائی کہ اپنی رضا کو اس کی رضا کے ساتھ ملایا ہائی بخشش کو اس کی بخشش سے ملادیا۔ جن لوگوں نے اس عفیفہ کے لئے زحمت اور تکلیف کے اسباب بنائے ان کو کیسے اس عورت کے سامنے ذکیل ورسوا کیا کہ ان سب نے اس سے مطافی ما تگی۔ کس قدراس کی منزلت کو بلنداور ذکر کو عظیم بنایا کہ اپنے پیغیر کو تھم دیا کہ بادشا ہوں قضات اور عباد کو اس کی طرف بھیجو اور اس کو اپنا بایا ؟

حرام سے پر ہیز کیا اور حلال سے فائدہ اٹھایا

روایت میں ہے کہ زرعہ بن محد مدینہ کا رہنے والا تھا۔ اس کی ایک نفس کنیز تھی کہ کسی مرد کے ول میں اس کی محبت پیدا ہوگئے۔ وہ اس کا عاشق ہوگیا اور اس نے حضرت امام صادق علیہ السلام سے شکایت کی۔ حضرت نے فرمایا کہ جب اس کو دیکھویہ کہوکہ اسنالُ اللّٰهِ مِنْ فَضُلِهِ مِنْ فَضُلِهِ مِنْ فَضُلِهِ اس نے ایسا کیا: پچھڑ صدگز را تو اس کنیز کے مالک کوسفر پر جانا پڑگیا' تو وہ اس مرد (عاشق) کے پاس آیا اور اس نے کہا' کہ آپ میرے ہوے معتمد ہیں۔ میں نے سنر پر جانا ہے میں جاہتا ہوں کہ میرے ہیں میرے ہوے معتمد ہیں۔ میں نے سنر پر جانا ہے میں جاہتا ہوں کہ میری یوی نہیں تو کس طرح فلاں کنیز آپ کے پاس امانت رکھوں۔ اس شخص نے کہا کہ میری یوی نہیں تو کس طرح

ال كومير ع كريس ركع كا\_

اس نے کہا: میں اس کو تہمیں بیچنا ہوں تا کہ تیرے پاس رہے جب میں واپس آؤں تو آپ جھے پھرای قیمت پر چے دینا' میں خریدلوں گا۔ تا کہ اس کا تنہارے پاس رہنا شری طریقہ سے ہو'لہذااس نے اس کنیز کو بھاری رقم سے خریدا'

وہ مردمسافرت پر چلا گیا اور وہ کنیز اس جوان کے پاس آگئے۔ اس نے اس نے اس کے گئے جی جرکرلذت اٹھائی۔ ای دوران خلفائے بنی امیدکا کوئی قاصد آیا کہ اس کے لئے کنیز یں خرید لے۔ اور خصوصی طور پر اس کنیز کا نام لیا گیا تھا کہ اس کو بھی خریدنا ہے قاصد اس کے پاس آیا اس نے کہا کہ فلال کنیز تمہمارے پاس ہے؟ اس نے کہا کہ وہ شخص تو سفر پر ہے۔ بس حاکم نے زبردی وہ کنیز خریدی۔ اس کنیز کو خرید کر وہ شہر سے بہلے اپنی کنیز کا حال ہو چھا۔ اس باہر لے گیا، تو اس کا مالک آگیا۔ اس نیز سب سے پہلے اپنی کنیز کا حال ہو چھا۔ اس جوان نے پورا قصہ سنایا اور جور قم اس کنیز سے بہلے اپنی کنیز کا حال ہو چھا۔ اس کی رقم ہے۔ مالک نے انکار کیا کہ بیس زیادہ رقم نہیں لوگا۔ بلکہ اتنی رقم لونگا جھنے پر تھے کی رقم ہے۔ مالک نے انکار کیا کہ بیس زیادہ رقم نہیں لوگا۔ بلکہ اتنی رقم لونگا جھنے پر تھے نہی تھی۔ اور اس سے زیادہ جو مال ہے وہ تیرا ہے۔ پس خدا نے اس جوان سے یہ نکی کی کونکہ اس کی نیت نیک تھی۔ حرام سے بیخا تھا۔



### پينديده مقام

آبی فدکورہ پر بحث جاری تھی چونکہ بیآ یت اہمیت کی حامل ہے۔ لبذا مزیداس پر بحث کی جائے گ

فِي مَقْعِدٍ صِدُقٍ.

مقعدصدق کیا ہے؟ مقعداہم مکان ہے۔جس کے معنی مقام قرار کے ہیں۔
یعنی بیٹھنے کی جگہ کے ہیں۔صدق ہر پاکسادر پہندیدہ چیز کو کہا جاتا ہے۔ اور مقعد کا صدق کی طرف مضاف ہونے کی گئی وجوہات بیان ہوئی ہیں۔ان میں سے ایک ہیے ہے کہ موصوف صفت کی طرف مضاف ہے۔ یعنی مجلس تی اپیندیدہ مکان اور صحیح و سالم قرارگاہ وہ ہے جس میں فسق و فجو راورگناہ نہ ہو۔ ہرفتم کی آ الاکٹوں سے پاک ہو۔
قرارگاہ وہ ہے جس میں فسق و فجو راورگناہ نہ ہو۔ ہرفتم کی آ الاکٹوں سے پاک ہو۔
خلاصہ کلام یہ ہوگی۔مخصراً اہل تقویٰ آخرت میں ایسے عظیم مقام پر ہونگے کہ محصح حقیقت میں رہنے کی جگہ ہوگی۔ چونکہ اس میں نامناسب چیز کوئی نہیں ہو طور پر رہنے نیصنے اور قرار پکڑنے کی جگہ ہوگی۔ چونکہ اس میں نامناسب چیز کوئی نہیں ہو گی اور زوال بھی اس دنیا میں نہ ہوگا کیونکہ میاس مقام آر جمند کے خلاف ہوگا۔ یہ دنیا تو قرار کی جگہ ہے ہی نہیں 'کیونکہ ایک تو اس دنیا میں آفات اور مختلف مشکا ات ہیں۔اور ورسے بمیشہ رہنے کی جگہ بھی نہیں ہے بلکہ اس میں کچھ وقت گز ارکرا ہے اصلی وطن کی دوسرے بمیشہ رہنے کی جگہ بھی نہیں ہے بلکہ اس میں بچھ وقت گز ارکرا ہے اصلی وطن کی دوسرے بمیشہ رہنے کی جگہ بھی نہیں ہے بلکہ اس میں بچھ وقت گز ارکرا ہے اصلی وطن کی

طرف ملٹ جانا ہے۔ دنیا اگر چہ خوبصورت ہے لیکن چونکہ اس سے کسی وقت نکالا جائے گالہٰذا بیاستراحت کے قابل نہیں ہے۔

سببى اضافت

دوسری وجہ سبی اضافت ہے۔خداان کے صدق کی وجہ سے ان کواپنے قرب میں جگہ دے گا۔

تفیر منج الصادقین میں امام جعفر صادق علیه السلام سے روایت ہے کہ آپ ایا:

> ''چونکه خدا تعالی نے اس مقام کی صدق سے تعریف کی ہے لہذا اس مقام پر اہل صدق کے علاوہ کوئی اور نہ ہوگا۔خلاصہ یہ ہے کہ صدق مقامِ قرب تک چھنے کا واحد وسیلہ اور راستہ ہے۔''

> > خدا كا دوست

دارالسلام عراقی کتاب کے آخر میں نجف اعرف کے ایک عبد صالح نے نقل کرتے ہیں کہ وہ فرماتے ہیں کہ جب میں اپنے مومن بھائیوں کی خدمت میں مصروف تھا اور میں نے فقراء اور غرباء کی تجہیز و تکفین اور زائرین کی ضرورت کے لئے خصوصی تاکید کی تھی۔ ایک رات گھر میں سویا ہوا تھا کہ میں نے ایک شخص کوخواب میں دیکھا۔ اس نے کہا کہ ایک دیندار آ دمی فلال جمام کی آگ جلانے کی جگہ پر فوت ہو گیا ہے۔ جاو اور اسے اٹھاؤ۔ میں فوراً بیدار ہوا تو آ دھی رات کا وقت ہو چکا تھا۔ زمانہ پر خطر تھا، ول میں خیال آیا کہ باہر جاؤں تو کسی حادثہ کا شکار ہو جاؤں گا۔ دوسری بات یہ کہ خواب میں خیال آیا کہ باہر جاؤں تو کسی حادثہ کا شکار ہو جاؤں گا۔ دوسری بات یہ کہ خواب میضروری نہیں کہ تیا ہو اُلہٰ امیں یہ سوچ کر پھر سوگیا۔ جب نیند آئی تو دوبارہ وہی شخص

آیااور پہلے والی بات کی میں نے چروی بہانہ بنا کرایے آپ کومطمئن کیا اور پھرسو گیا۔ تیسری دفعہ پھر وہی خواب آیا اس دفعہ میں نے ستی کرنا مناسب نہ سمجھا 'اینے بينے كو اٹھايا 'چراغ روش كيااور ہم اس جمام كى طرف كئے اور آگ جلانے والى جگه ہنچے۔ بہت دیکھالیکن کچھنہ پایا۔ بڑی جبتی کے بعد راکھ کے اویرایک چیز دیکھی۔ جو انسانی سرے مشابھی۔غور کیا تو معلوم ہوا کہ کوئی شخص ہے جو بخت سردی کی وجہ سے را کھ میں دبا ہوا ہے اور اس نے سرکورا کھ سے باہر سانس لینے کے لئے نکالا ہوا تھا۔ اور ای حالت میں وہ فوت ہو گیا۔ پس ہم نے اس کواس ذات آمیز جگہ سے نکالا۔ اس کی عالت زار پر نہایت دکھ مور ہاتھا' ہم نے اس شخص سے مخاطب ہو کر کہا: اے بندہ فدا تخفي الله رب العزت كي من جي في مجهد اترا دوست قرار ديا اورضي تك مخفي اس عال میں ندد کھے سکا سے مقام تونے کیے مصل کیا؟ میں نے ایک عائبانہ آوازی کہ کوئی کہ رہا تھا: میں نے حیائی کے ذریعے سے حیات مائی ہے۔ پس ہم نے اس کی جمہیز و تلفین انجام دی اوراہے سپر دخاک کیا۔

سچائی اورصدق کی وجہ سے درجات بلند

ان آیات وروایات سے جوصد آکے بارے وارد ہوئی ہیں معلوم ہوتا ہے
کہ جس شخص نے بھی معنوی درجات حاصل کئے ہیں بچائی ہی کی بدولت کئے ہیں۔ جس
کا صدق زیادہ ہاں کا مرتبہ بھی زیادہ ہے تی کہ اس طرح وہ صدق مطلق کے مقام پہ
جا پہنچتا ہے۔ اور اس کوصد بی کہتے ہیں۔ جو پیغبروں اور آئم کمیا ہم السلام کا مقام ہے۔
جب کہ حدق میں علامہ نے ذکر فرمایا ہے۔ کہ صدق مادت صدیق اور صادقین سے مراد آل محمد ہیں کے بارے میں باب قائم کیا

ہے۔اب جبکہ صدق کی اہمیت معلوم ہو چکی تو اس کے مراتب کا ذکر بھی مناسب معلوم ہوتا ہے۔اب جبکہ صدق کے حصول کے لئے ترغیب کا باعث ہو۔

مراتب صدق اوراس کی اقسام

صدق کے گئی مرتبے ہیں جوان تمام مراتب پر فائز ہواس کوصدیق کہتے ہیں۔حضرت امام جعفر صادق علیہ السلام فرماتے ہیں:

إِنَّ الرَّجُلَ لِيَصدُقَ حَتَّى يَكُتُبَهُ اللَّهُ صَدِيْقًا.

'' جو شخص صدق کو اپنا شعار بنالیتا ہے وہ خدا کے نزدیک صدیق شار ہوتا ہے''

خداوند متعال في قرآن مجيد مين صديقين كوشهداء كي فهرست مين شاركيا

فَأُولَٰئِكَ مَعَ الَّذِيْنَ انْعُم اللّٰهِ عَلَيْهِمُ مِنَ النَّبِيِّيَنَ وَالصَّالِحِيْنَ النَّبِيِّيَنَ

"تو وہ ان لوگوں کے ساتھ ہوں گے جن پر اللہ تعالیٰ نے انعام کیا ہے کہ بعض نبیوں میں سے بین اور بعض صدیقوں میں ہے اور بعض شہداء میں سے اور بعض صالحین میں سے بیں۔"

اورا پنے بزرگ پیغمبروں مثلاً ابراہیم علیہ السلام کوصدیق کہا اُنَّهُ کَانَ صِدِیْقًا نِبِیَّا۔ ہر شخص کواپنے اس صدق کی وجہ سے قیامت کے دن فائدہ ہوگا۔

گفتار میں صدق

علائے نے صدق کی چھتیں بیان کی ہیں:

(۱) صدق گفتار اس کی دو تسمیں ہیں۔ صدق باطلق اور صدق با خالق مخلوق ہے سچائی ہیہ ہے کہ جو کیے کجے۔ بغیر ضرورت کے '' توریہ' بھی نہ کرے اور '' تو ریہ' ہیہ ہے کہ ظاہراً جھوٹ ہو لیکن باطناً سیح معنی مراد ہوں' مثلاً کوئی کہتا ہے رقم نہیں ہے ارادہ ہیہ ہے کہ ہاتھ میں نہیں' یا جیب میں نہیں۔ اور جس بات کا یقین نہ ہووہ نہ کے 'یا کہتو گمان اور احمال کی قید ہے کیے۔ یعن ''میرا گمان ایبا ہے''' جھے ہیا حمال ہے۔'اس احمال و گمان کی قید کے بغیر نہ ہولے نہ لکھے جب تک کہ یقین نہ ہو جائے۔ حضرت امام معفر صادق فرماتے ہیں:

إِنَّ اللَّهَ لَهُ يَبُعَث نَبِيًّا إِلَّا بِصِدُقِ الْحَدِيثِ وَادَاءِ الْاَ مَانَةِ

اللي البرّ وَالْفَاحِرِ

" خدا نے کسی پنجبر کو بغیر حیائی کے نہیں بھیجا۔ اور امانت میں خیات نہیں کرنی چا ہے خواہ امانت میک شخص کی ،ویابرے کی۔" چنانچہ امام فرماتے ہیں:

لَا تَنْظُرُوا إِلَى طُولِ الرُّكُوعِ الرَّجُلِ وَسُجُودُهُ فَإِنَّ ذَلِكَ قِدُ إِعْتَادَهُ فَلَوُ اِسْتَوُحَـشَ لِذَلِكَ وَلَكِنُ أُنْظُرُوا اللَّي صِدُقِ حَدِيْتِهِ وَادَاءِ اَمَانَتِهِ.

(دکسی کے لیے رکوع و جود ہے دھوکہ نہ کھاؤاں کو لمبی نمازوں کی وجہ ہے دین دارمت سمجھ بیٹو کیونکہ ممکن ہے اس کا یہ لمبی نماز پڑھنا اس کی عادت ہو یعنی اگر نماز لمبی نہ پڑھے تو ناخوش ہوتا' ہو بلکہ اس کو اپنی بات میں سچا ہونے اور امانت کے صحیح واپس پلٹانے میں پرکھو۔'' مختمراً کلام میں سچائی امانت داری خدا پرتی اور ایمانداری کے شواہد ہیں۔ اور حدیث نبوی میں صدق کوترک کرنا گویا کہ اس کونفاق شار کیا گیا ہے۔

گفتار میں صدق باخالق

مبادات اورامناجات میں کوشش کرے کہ اپنے رب سے سچائی سے بات کرے۔ مثلا جب اعوذ باللہ من الشطین "کہہ رہا ہوتو واقعی شیطان سے دور ہونے اور پروردگار کی طرف آنے کا ارادہ ہو۔ مثلاً اللہ اکبر کہتے ہوئے اللہ کوسب سے بردا سمجھ دنیا "جوت اور منصب کو بردا نہ سمجھ مثلاً اللہ اکبر کہتے ہوئے کہ فلال براکام چھوڑ دے یا فلال اچھا کام کرلے تو وہ توجہ ہی نہ کرے۔ لیکن اگر کسی سے ڈرتا ہے یا کچھر قم اس کو دیتا ہے کوئی رشوت کا وعدہ کیا ہے تو فوراً اس کاکام کردے یا چھوڑ دے۔

امام جعفرصادق علیہ السلام ہے روایت ہے کہ آپ نے فرمایا: "اللہ اکبر کہتے وقت تمام مخلوقات فرش تا عرش کو خدا ہے بہت چھوٹا سمجھے۔ اگر اللہ اکبر کہتے وقت' میہ حالت نہ ہوتو خدا فرما تا ہے۔ آبے جھوٹا مجھے دھوکہ دیتے ہو۔ مجھے اپنے باال اور عزت کی قتم کتھے اپنے ذکر اور مناجات کی شیرینی سے فائدہ نہ دول

ال طرح المحد للد كہتے وقت ہر چیز جو بہت بڑى ہو یا ایک عظیم نعمت ہواس كو خدا كا مر زون منت سمجھے اس ذات وحدہ لاشر یک كی مدح سرائی پر انحصار كرے۔ اور سمجان اللہ كہتے وقت وہ چیز جواس كے لئے جائز نہیں اس سے پاک سمجھے۔ اور استغفر اور لا الد الا اللہ كہتے وقت اس كے غير كوعبادت كے لائق نہ سمجھے۔ اور استغفر اللہ كہتے وقت اس كے غير كوعبادت كے لائق نہ سمجھے۔ اور استغفر اللہ كہتے وقت اس كے غير كوعبادت كے لائق نہ سمجھے۔ اور استغفر اللہ كہتے وقت اس كے غير كوعبادت كے لائق نہ سمجھے۔ اور استغفر اللہ كہتے وقت اپ گذشتہ گناہوں سے پشيمان اور آئندہ نيكي پر عازم ہواس طرح

ایاک نعبدو وایاک نستعین کتے ہوئے صرف ای کی عبادت کرے اور صرف اس سے مدد مطلب کرے۔ ای طرح تمام کلمات دعا و مناجات میں واقعی اپنا تصور بھی وہی رکھے۔ وہی کلام میں ہے ہو۔ مثلا اگر کہے کہ میں خداسے ڈرتا ہوں یا اس کی رحمت کا امید وار ہوں اس بات میں ہے ہو۔ اور خداسے ڈرنے کی سچائی کی نشانی ہیہ ہے کہ گناہ سے دور رہے اور رحمت کی امید کی سچائی کی علامت عبادت و طاعت کی کوشش میں ہے اگر چہ اکثر اہل ایمان ان کلمات کو کہتے ہوئے صدق کے بعض مراتب سے محروم نہیں ہیں لیکن اپنے عمل مراضی ہو کر غرور اور تکبر میں نہ آجائے بلکہ کوشش کرے کہ مرتبہ میں نہ آجائے بلکہ کوشش کرے کہ مرتبہ صدق پر فائز ہو اور خود کو خدا کے نزویک شرمسار اور غیر مستحق سمجھے۔ اس مطلب کا اعتراف کرے اور معافی مانگے۔

جب دعا قبول نہ ہواور حاجت عل نہ ہو یا خود کو قرب خدا کے مرتبہ سے محروم رکھے تو کہے: اے پروردگار! مجھے تو نے میر صحبوٹ کی وجہ سے رحمت سے دور کر دیا یا مجھے ناشکری کی وجہ سے اپنے حال پر چھوڑ دیا ہے اس کے فضل و کرم کا ملتی ہواور اپنے حال کی اصلاح اس سے طلب کرے۔ بیخلاصہ صدق گفتار باخلق و خالق کا تھا۔ نیت کی سچائی

یعنی عبادت و طاعات میں محرک اور داعی فقط خدا ہو' اس کے علاوہ کوئی چیز مقصود ومطلوب نہ ہو۔ البتہ حقیقت نیت ذہنی فکر یا زبان سے جاری کرنانہیں ہے کہ زہن میں رکھے یا زبان سے کہے کہ نماز پڑھتا ہوں۔ قُوْ بَدَّ اِلٰی اللّٰہِ.

بلکہ حقیقت نیت وہی ہے جو پلان اور توجہ قلب سے ہواور وہی قلبی ارادہ ہے۔ پس اگر ارادہ میں غیر خدا ہومتقلاً یا اشتر اکا تو بیصاد تنہیں اور اس کاعمل بھی باطل ہے۔

## فعل اختیار کے مقد مات

جب کوئی شخص اپنے اختیار ہے کوئی کام کرتا ہے تو ابتداء میں اس کے فائدے یا نتیجہ کا تصور کرتا ہے جب اس کام کا فائدہ سمجھ لیتا ہے تو اس کے دل میں اس فائدہ تک پہنچنے کا شوق پیدا ہوتا ہے۔ تو پھراس عمل کو کرنے کا ارادہ کرتا ہے۔ جواس کام کوکرتا ہے۔ خلاصہ اختیاری عمل کے چارمقدے ہیں:

تصور تقىدىق بے فائدہ شوق اور اراده۔

اس مطلب کے واضح ہونے کے بعد ہم یوں کہتے ہیں کہ وہ فائدہ جوشوق اور ارادہ کے پیدا ہونے کا عبب بنا' اگر وہ عمل اخروی اور خدائی ہوتو وہ عمل خالص اور صحح ہے۔ اور اگر فائدہ دنیاوی اور نفسانی ہوتو وہ عمل ریا کاری' باطل اور گناہ ہے خواہ زبان سے کہتا رہے یا دل میں کم کہ میں بیرکام خدا کے لئے کر رہا ہوں۔

اسی طرح اس عمل کے بھی دو فائد ہے ہیں: دنیاوی اور معنوی اگر دو فائدوں کے حاصل کرنے کے شوق سے عمل کیا جائے اگر چہزبان سے قُور بَدَةِ اِلْسی اللّٰہ کہتا رہے وہ عمل بھی ریا کاری اور باطل پر بنی ہے۔

یہاں سے معلوم ہو جاتا ہے کہ خلوص اور سچائی کے ساتھ نیت کرنے میں بھی کئی مراتب ہیں ان کا بیان کرنا موضوع سے خارج ہے۔

ارادے میں سچائی

جب ارادہ کیا کہ گناہ کوترک کرتا ہوں یا نیکی کا کام کرتا ہوں تو اس عزم میں پختہ ہونا چاہئ اگر تھوڑا سا بھی شک ہوتو ارادہ میں جھوٹا ہے کیونکہ ارادہ میں شک سچائی عزم کی ضد ہے۔ جس قدرا پنے عزم میں قوی ہوگا اس میں صدق بھی زیادہ ہوگا۔ مثلاً

اگر کسی نے ارادہ کیا کہ جب مجھے بھاری سے شفا ملی یا غربت ختم ہوئی اور دولت ملی تو فلال کار خیر کرول گا۔ پس اس عزم میں یقین 'راسخ اور قوئی ہونا جائے۔

ارادہ سے وفا میں سچائی

یعنی عمل انجام دیے وقت جوارادہ کیاتھا اس میں ستی نہ کرے اور اپنے ارادہ پرعمل کرے۔ اگرکوئی شخص کی چیز کا عزم کرتا ہے۔ اور اس عزم میں صادق اور جری بھی ہوتا ہے کین عین عمل کے انجام کے دقت میں غلب نشہوت کے غالب آنے سے اس کام میں ست ہونا ہے بلکہ اس کوچھوڑ دیتا ہے۔ اپنے عہد کوتوڑ دیتا ہے۔ اور اپنے آپ کوکاذین میں شار کرا دیتا ہے۔ جسے خدا وند متعال قرآن مجید میں اپنے عہد کی وفا کرنے والوں کی تحریف اور عہد توڑنے والوں کی خدمت فرما تا ہے:

کی وفا کرنے والوں کی تعریف اور عہد توڑنے والوں کی خدمت فرما تا ہے:

ر جَالٌ صَدَقُوا مَاعَاهَدُو اللّٰهُ عَلَيْهِ

اليع عزم سے وفا كانمونه

اصحاب حسین کا امام حسین علیہ السلام کے ساتھ عبد کر کے وفا کرنا ایساعمل ہے کہ جو دنیا اور آخرت والوں کے لئے باعث عبرت ہے۔ بجیب تربیہ ہے کہ آئی وفاتم کرنے کے بعد بھی امام سے پوچھے تھے فرزندرسول ایسا ہم اپنے عبد کے وفا کرنے میں سیج بیں یانہیں ؟ جب سعید بن عبداللہ حنی عاشورہ کے دن نماز ظہر کے وقت امام کے آگے کھڑا ہوا اور ہر طرف سے تیز آ رہے تھ اور بیا سیخ اور ہروں کو لیتا تھے۔ حتی کہ اتیراس کو لگے۔ خون کافی بہہ گیا۔ زمین پرگر ہو آخری وقت یمی کہا:

"فرزندرسول! كياميس في وفاكى؟ آپ في فرمايا بالكل على

جنت ميل جھے آگے ہوگا۔"

کربلا والوں کے حالات و واقعات اہل ایمان کے لئے وفا داری اور عمل میں مکمل نمونہ ہیں۔ یعنی جن لوگوں نے جوعزم اور عہد کیا اس کو پورا کیا کہ انہوں نے خدا پرست ہونے اور خط رسول کی اتباع کر دی تو کیا اپنے اس قول اور عہد پر قائم ہیں یا نفس وشیطان ہے بھی سروکارر کھتے ہیں؟

باطن ظاہر سے بہتر ہو

يَقُولُ هَذَا عَبُدِي حَقًّا.

یہ جو کہا جاتا ہے کہ ظاہر باطن ایک جیسے ہونے جاہئیں۔ تو پھر میں اپ دعویٰ میں صادق ہوں گاتا کہ کوئی میر ے بارے وہم و خیال نہ کرے کہ میرا باطن جو خراب ہوتو ظاہر کو بھی خراب کر دول ۔ تا کہ جموٹا نہ بنوں ۔ ظاہر و باطن ایک جیسے ہوں 'یہ سوچ اور شیطانی فکر ہے۔ بلکہ واجب ہے کہ اپنے ظاہر کو اصلاح اور تقویٰ سے زینت دے بلکہ کوشش کریں کہ باطن ظاہر سے بہتر ہو گا تو خدا مباہات بلکہ کوشش کریں کہ باطن ظاہر سے بہتر ہو گا گر باطن ظاہر سے بہتر ہوگا تو خدا مباہات کرتا ہے۔ جیسے کتاب جامع السعادات میں بیروایت نقل ہوئی ہے۔ اِذَا سَاوت سَوِیُوہُ الْمُوْمِنِ عَلانِیّتهٔ بَاهِی اللّٰهُ بِهِ الْمَلَاثِكَةَ

"جب مومن كاباطن وظاہر برابر ہو گئے تو خدا ملائكہ سے مباهات كرتا ہے كه ديكي ميرا بنده صادق ہے۔" ایک بزرگ فرماتے تھے:

'' کوئی ایسا شخص مجھے دکھایا جائے جس کی آ تکھیں رات کی تاریکی میں بھی آنسو بہاتی ہوں اور دن کومحافل میں لبوں پر مسکراہٹ بھی ہو۔'' اس میں شک نہیں کہ جس عمل میں ملاوث ہواس کا ظاہر خوبصورت سجا ہوا ہو اور اس کا باطن ظاہر کی طرح نہ ہو تو وہ عمل اس کے مالک کو واپس کر دیا جائےگا۔

گفتار و کردار ایک ہونا چاہئے

ظاہر و باطن کے برابری کے مصادیق کردار و گفتار میں برابری ہے۔ جو کہتا ہے اس پڑمل بھی کرے درنہ جھوٹا ہوگا۔ اور خداکی طرف سے تو بخ ہوگی۔ جیسے قبر آن بر عکیم نے فرمایا:

أَتَامُرُونَ النَّاسِ بَالبِّرِ وَتَنسَوُنَ ٱنْفُسَكُمُ.

"الوگول کوئیگی کا تھم دیتے ہواوراپنے آپ کو بھول جاتے ہو۔"

ای طرح الله تعالی فرماتا ب

يَائَهُا الَّذِينَ آمَنُوْ الِمَا تَقُولُونَ مَا لَا تَفْعَلُونَ كَبُرَ مَقْتًا عِنْدَ اللهِ المِلْ المُلْمُولِي المَالمُولِي المُلْمُولِ اللهِ المِلْمُ المِلْمُ

"اے ایمان والو! جو کرتے نہیں وہ کہتے کیوں ہو اور اللہ کے غیض وغضب کے لئے سب سے بڑی وجہ یہی ہے کہ جو کرتے نہیں وہ کہتے کیوں ہوئے"

حضرت امام صادق فرماتے ہیں:

''خدانے جن علاء کی قرآن میں تعریف کی ہے وہ اہل بہشت ہیں۔ جن کے اعمال ان کی گفتار کی تقدد ایق کرتے ہیں یعنی ان کا کردار ان کی گفتار پر شاہر ہے۔ اور جس کا کردار اس کے اقوال کی تقید ایق نہ کرے تو وہ قطعاً عالم نہیں۔''

مفضل کہتا ہے کہ میں امام جعفر صادق \* کی کے خدمت میں حاضر ہوا اور عرض کی کہمولا! نجات پانے والا کس چیز سے پیچانا جائے گا؟ آپ نے ارشاد فر مایا: ''جس کا کردار اس کی گفتار کا موافق ہوگا' اس کی نجات کی قطعی گواہی ہے اور جوابیا نہیں اس کا ایمان عارضی اور مضطرب ہے۔'' بیہ پانچویں قتم بہت اہم ہے۔ یعنی ظاہر و باطن کا برابر ہونا تمام صدق کی اقسام سے قیمتی اور اعلیٰ ہے اور بیسخت مقام ہے خدا سے بید مقام بغیر تضرع اور سعی کے حاصل نہ ہوگا۔

### بس اب کیا کریں؟

اگرکوئی سے اعتراض کرے کہ اگر کسی کاباطن اور ظاہر برابر نہ ہوتواس کاعمل لغو
اور بے فائدہ ہوگا۔ جیسے بدن بے جان ہوتا ہے۔ تو پھراس لئے عمل کور کرنا ہی بہتر
ہے۔ نماز اس حالت میں پر بھتا کہ جب دل ہو چھ محسوس کررہا ہوئیتی قلب حاضر نہ ہوتو
اس نماز کا کیا فائدہ؟ یا اس ذکر کا کیا فائدہ کہ جب وہ حقائق سے عافل ہو اس دعا و
مناجات کا کیا فائدہ جب دل دنیا کے لئے سرح ہو؟ اور اپنے آپ کو احتجاج 'مضر نہیں
سمجھتا تو اس کا کیا اثر ہے؟ اس طرح خوف خدا میں رونا اور امام حسین کے غم میں رونا
جبکہ باطن میں غم وحزن نہیں ہے تو رونے کا کیا فائدہ؟ بیدیا کاری ہے تصنع ہے لہذا ایسے
عمل کا کیا فائدہ؟

خلاصہ کلام یہ ہے کہ انسان اعمال ظاہری کوٹرک نہ کرے تاکہ باطن کے برابرہ وجائے؟

ہم جواب عرض کرتے ہیں۔ کہ انسان کو ظاہری اعمال (نماز وروزہ) کو بھی ترک نہیں کرنا چاہئے۔اگر کوئی انظار کرے کہ اس کا دل آبادہ ہو جائے تو پھروہ اعمال بجالائے تو اس طرح وہ سب اعمال ہے محروم ہوجائے گا۔ بلکہ سمی کرے اور عمل کو شروع کر دے اور خدا ہے دعا مانگے کہ خدایا! میرے ظاہر و باطن کوموافق فرما دے اور یقین رکھیں کہ خدا ہر کمزور کا مددگار ہے۔ اور عمل کے دوران حالت حضور نصیب ہو جاتی ہے۔

# اگردس میں سے ایک نماز قبول ہو جائے

اگر عمل کا ایک بر بھی باطن کے موافق ہوگیا تو نیج تاعمل قبول ہوگا۔ نماز کے متعلق خصوصی روایت ہے کہ اگر نماز کے دسویں حصہ بیں بھی حضور قلب ہو جائے تو نماز قبول ہوجاتی ہے۔ ایسی نماز بھی بہت کم ہوگی کہ جس بیں اس قدر بھی حضور قلب نہ ہو۔ بہرصورت عمل کو بڑک کرنا اس شیطانی وسوسے کی وجہ سے فائدہ مند نہیں ہے۔ شیطان تو چا ہتا ہے کہ وہ انسان کو اعمال خیر سے محروم کرکے بد بخت کر دے وہ بہی وسوسہ ڈالتا ہے کہ تیرے عمل کا کیا فائدہ جب ظاہر و باطن ایک نہیں ؟ شیطان سے کہوکہ بوسہ ڈالتا ہے کہ تیرے عمل کا کیا فائدہ جب ظاہر و باطن ایک نہیں؟ شیطان سے کہوکہ بے شک میراعمل مجاز ہے اس مجاز کو کروں گا۔ خوا تو در ہے کہ مجھے اہل حقیقت بنا دے۔ دوسرا میرا خدا کر بم ہے۔ میرے عیوب و نقائص کو ملاحظہ نہ فرمائے گا۔ چثم دوسرا میرا خدا کر بم ہے۔ میرے عیوب و نقائص کو ملاحظہ نہ فرمائے گا۔ چثم پوثی سے کام لے گا بلکہ میری بخز اور بیچارگی پر رقم کرے گا۔ اور بجھے مجروم نہ کرے گا۔ اور بھی میرے شامل البی! تونے کہا کہ میں کر بم ہوں مجھے پوری امید ہے کہ تیرا کرم میرے شامل حال رہے گا۔ اور ناامیدی حرام ہے۔

ہر وہ چیز جو دل پر گذرتی ہے اور ہر وہ حرف جو زبان سے سنا جاتا ہے اس کے نتیج میں کار خیر کوترک نہیں کرنا جا ہے۔ بلکہ ترک خیر والامشورہ شیطانی ہے۔خدا ہم سب کوشیطان کے شرسے محفوظ رکھے۔

ديني معاملات ميں سچائی

چھٹی قتم مقامات دین اور صفات کمال انسانی میں سچائی ہے۔ جیسے یقین صبر

شکر خوف رجا تو کل حب زہد رضا اور تسلیم اگر کوئی ان تمام کے حقائق ہے آشنا ہواور ان کے لوازم و آثار سے واقفیت رکھتا ہوتو وہ صدیق ہے۔ ان مقامات میں کذب یہ ہے کہ ان صفات کے آثار اور لوازم اس کے گفتار اور کردار میں نہ ہوں۔ ہم یہاں پر سب کی تشریح تو نہیں کر سکتے۔ البتہ صرف صدق دریقین کی بات کرتے ہیں۔

يقين صادق وكاذب

یفین ایسے علم کو کہتے ہیں کہ جس کے خلاف کوئی احمال نہ ہو اور اس میں کی فتم کا شک وتر ددنے ہو۔

يقيناً صادقاً

یقین کی دوقتمیں ہیں۔ یقین صادق اوریقین کاذب جیے ہم دعا میں پڑھتے

ين

خدايا مجھے يقين صادق عطا فرما!

یقین صادق وہ ہے جس کی طاقت کے ذریعیاں کے آثار ظاہر ہوں۔ اور یقین کاذب وہ ہے جس کے کمزور ہونے کی وجہ سے (قوہ واہم ہوں کے غلبہ کی وجہ سے )ایک خٹک لکڑی کے برابر حرکت نہیں ہوتی۔ جسے بند کمرے میں کسی مردے سے ڈرنا' حالانکہ اس شخص کے زندہ ہوتے وقت اس سے نہ ڈر آتا تھا نہ خوف لیکن اب بے روح بدن سے ڈررے ہیں۔ بیاس لئے کہتے ہیں کہ انسان پر وہم کی قوت غالب ہے جواسے یقین نہیں کرنے دیتی۔

یمی حال دینی امور میں یقین کاذب کا ہے۔ جیسے کی کو یقین ہے کہ روزی خدا دیتا ہے تو پھر وہ روزی پر نالال اور پریشان کیوں ہوتا ہے؟ دن رات ہاتھ پاؤں

مارتا ہے۔ کئی سالوں تک اس کی یہی کیفیت رہتی ہے۔ آئندہ کیا ہوگا؟ روزی کیے پوری ہوگی؟ کتنا کام کرتارہوں گا؟ حالانکہ جانتا ہے کہ خدانے جس کودانت دیئے اس کو کھانا بھی دےگا۔

اگریقین رکھتا ہے کہ تمام امور قضا وقد رمشیت ایز دی ہے ہوتے ہیں۔ تو اس
کا صبر ٔ رجا ' تنلیم اور تو کل کہاں جاتے ہیں ؟ قضا وقد رکی امید پریقین کا یہ مفہوم ہے کہ
جس کو مرنے کا یقین ہے وہ تو ہر لحظ موت کا منتظر رہتا ہے تو پھر اتنا حرص الالح ' طمع '
حشنی اور فساد کس لئے کرتا ہے یہاں پر حضرت امیر المونین علی فرماتے ہیں:
مَا رَأَیْتُ مُنْ فَیْهُمُنَا لَاهُ کَ فِیْهِ اَشْبَهَ بِشَکِ لَا یَقِیْنَ فِیْهُ مِنَ
الْمَوْتِ.

" میں نے ایبا کوئی یقین نہیں دیکھا کہ جس میں شک نہیں ، جو ایسے شک کہیں ، جو ایسے شک کہیں ، جو ایسے شک کے مشابہ ہے جس میں فردا یقین نہیں ، صرف یہی موت کا یقین ہے۔"

یعنی لوگوں کے اعمال سے معلوم ہوتا ہے کہ ان کو موت میں شک ہے اس پر یقین نہیں اگر مخلوق کے حالات کو غور سے دیکھا جائے تو معلوم ہوتا ہے کہ اکثر لوگوں کے مثل اس شخص کی طرح ہیں جس کو یقین ہے کہ موت نہ آئے گی۔ اور ہمیشہ اس دنیا میں رہیں گے۔

جو خص قیامت کے صاب و کتاب کے دن پریفین رکھتا ہے کہ ذرا ذرا کی بھی پرسش ہو گی۔ اس کے یقین کا ثبوت رہے کہ گفتار و گردار میں بہت احتیاط کرے اور اللہ کے عذاب سے ڈرے۔ خداسے ڈرنا ایمان کی نشانی ہے

روایت میں ہے کہ ایک عربی النسل دیہاتی شخص نے قبول اسلام کے بعد سورۂ زلزلہ کو یاد کرلیا اور

اس نے کہا کہ مجھے یہی کافی ہے۔اس نے پھررسول خداہے پوچھا: ''کیا ذرے ذرے کا حماب ہوگا وہاں دیکھا جائے گا؟'' آپ نے قرآن مجید کی اس مشہور آیت کی طرف اشارہ کرتے ہوئے کہا: فَمَنْ يَعْمَلُ مِثْقَالَ ذَرَّةٍ شَرَّا يَوَهُ.

'' تو اس عربی نے چیخ ماری اور کہا: '' وضعت''

رسول پاک نے فرمایا: اس اور ای کادل نور ایمان سے منور ہوگیا ہے۔ "
یعنی اس کی ڈرنے کی سے حالت کولو ہے کہ اسے قیامت کا یقین بھی ہے اور نور ایمان سے اس کا دل بھی منور ہوگیا ہے 'مخضراً خلاصہ سے ہے کہ ایسے سوالات بہت زیادہ ہیں جن کا خلاصہ سے ہے' کہ ہمارا کیا ان امور پر اعتقاد اور یقین ہے یا نہیں؟ اگر یقین نہیں تو کافر ہو جائے گا۔ اور اگر یقین ہے تو اس یقین کے آثار اور لوازم کہاں ہیں؟ ان سوالوں کا جواب سے ہے کہ اعتماد تو ہے لیکن روحانی جنبہ کمزور ہونے کی وجہ سے جنبہ حیوانی کی قوت کا غلبہ ہے لہذا اعتقاد کے آثار نظام نہیں ہوتے۔ اہل اعتقاد بھی اتنا جنبہ حیوانی کی قوت کا غلبہ ہے لہذا اعتقاد کے آثار نظام نہیں ہوتے۔ اہل اعتقاد بھی اتنا کمزور ہو جائے۔ تو حیوانیت کمزور ہو جائے۔ تو حیوانیت کمزور ہو جائے۔ تو حیوانیت عمل انسانی غالب آ جاتی ہے' اور پھر اعتقاد اور یقین باتی نہیں رہتے' تو پھر ایسی کیفیت میں انسانی حیوان کی طرح بلکہ ان سے بست تر ہو جاتا ہے۔

أُوْلَئِكَ كَالَا نُعَامِ بَلُ هُمُ أَضَلُّ.

کیونکہ دوسراکوئی دل نہیں ہے کہ جو سمجھے اور نور ایمان کو اخذ کر ۔۔

لَهُمُ قُلُوبٌ لَا يَفْقَهُونَ بِهَا. أَمْ عَلَى قُلُوبِ أَقْفَالَها.

پس ہم مجبور ہیں کہ جدبہ روحانیت کو تقویت دیں اور بیدروحانیت کے مواعظ کو زیادہ سننے دوسرے عالم کوزیادہ یا در کھنے شہوانی جنبہ کو کم کرنے 'روحانی افراد کے قریب ہونے اور مادی افراد ومجالس سے دور رہنے سے ہوگا۔

متقی خدا کے قرب وجوار میں ہیں

تيرى چزجس پرزياده توجركرنا ب"عِنْدَ مَلِيْكِ مُقْتَدِدٍ." كيت قدر تمند

2 پاس --

کلم عند کے معنی قرب کے بیل قرب ہمعنی زددیکی ہے۔قرب کی دوسمیں
ہیں۔قرب مکانی ہے یا معنوی یعنی ایک جسم دوس جسم کے قریب ہے تو یہ قرب
مکانی ہوگا اور قرب معنوی و روحانی یہ ہے کہ اصلاً جسم و مکان سے ربط بھی نہیں۔اس
میں شک نہیں کہ یہاں قرب بمعنی مکان نہیں بلکہ بحثیت منزلت ہے۔اہل تقویٰ خدا
کے پاس ہیں۔اس کا نعوذ باللہ یہ معنی نہیں کہ خدا کی جگہ بیٹا ہے اور اہل تقویٰ اس کے
قریب بیٹھے ہے۔ بلکہ درجہ اور مقام کے لحاظ سے قریب ہیں یعنی اہل تقویٰ خدا کے
زدی مقرب عزت والے صاحب شان اور مور دِنظر عنایت ہیں۔

قرب روحانی کی اہمیت

زیادہ اہم چیز قرب روحانی ہے۔ حضرت عائشہ قرب جسمانی و مکانی کے لحاظ ہے پیغیر کے زیادہ قریب تھی کیکن بیاس کے لئے کچھ فائدہ مند ثابت نہ ہوا۔ ابوجہل

ابولہب سب پیغمبر کے قریب تھے لیکن بے فاکدہ قرب بہ صحابیت اور زوجیت فاکدہ مند 
ثابت نہ ہوسکی کیونکہ معنوی طور پر ہزاروں فرنخ دور تھے۔ اویس قرنی فاہری طور پر ہزاروں فرنخ دور تھے۔ اویس قرنی فاہری طور پر ہزاروں فرنخ دور تھا۔ یمن میں رہتا تھا۔ زندگی میں پیغبر کی زیارت بھی نہ کا لیکن معنوی 
اور روحانی طور پر اس قدر پیغبر کے قریب تھا کہ جب ہزاروں فرنخ سز کر کے پیغبر کا نیارت کو آیا اور زیارت نہ ہوئی تو واپس چلا گیا۔ جب پیغبر گھر تشریف لائے تو دیکھا کہ ایک نور ظاہر ہے۔ یا دوسری روایت کے مطابق آپ کو بہشت کی خوشبومحسوں 
دیکھا کہ ایک نور ظاہر ہے۔ یا دوسری روایت کے مطابق آپ کو بہشت کی خوشبومحسوں 
ہوئی۔ اور پوچھا: کون آیا تھا؟ بتایا گیا کہ ایک اویس نائی خض آیا تھا۔ فرمایا اویس آیا اور 
ہمارے گھر میں نور چھور گیا۔ میرے فوت ہونے کے بعد وہ یہاں آئے گا ، بو بھی اس کو 
مارے گھر میں نور چھور گیا۔ میرے فوت ہونے کے بعد وہ یہاں آئے گا ، ہوبھی اس کو 
دیکھے میرا سلام کہد دینا۔ وہ قیامت کے دن اس عظمت کے ساتھ محشور ہوگا کہ خدا اس کی 
شفاعت سے عرب کے دو بڑے قبیلوں میں میں اور ''از '' کے جانوروں کے جسموں کے 
شفاعت سے عرب کے دو بڑے قبیلوں '' معن' اور ''از '' کے جانوروں کے جسموں کے 
بالوں کے برابر افر اوکونجات دلائے گا۔

ہمارا مقصد قرب معنوی کی طرف اشارہ کرتا ہے نہ قرب مکان کی طرف ورنہ اولیں کے حالات مفصل ہیں۔ بالاخر وہ جنگ صفین میں امیر المومنین کی طرف سے جنگ میں شامل ہوئے اور ان کوشہادت نصیب ہوئی۔ ان کا روحانی قرب پیغمبر کے ساتھ عرب میں ایک ضرب المثل بن گیا۔" اگر چہ یمن ہے لیکن میرے ساتھ ہے سبزا میرے سامنے ہے۔"

ممکن ہے کہ یہ بشراس قدر قرب خداوندی پیدا کرے کہ کوئی ملک مقرب بھی وہاں نہ پہنچ سکے۔

#### دوست کے نزد یک دوست

تفیر ابو الفتوح رازی اور منج الصادقین میں اس آیت کی تفیر میں ایک عدیث ذکر کی گئی ہے۔ جس کا خلاصہ یہ ہے کہ ایک دن حضرت موئی علیہ السلام کوہ طور پر مناجات کے لئے جا رہے تھے کہ آپ نے ایک فقیر کو دیکھا کہ ایک طرف پڑا ہوا ہے۔ اپنی شرمگاہ کو چھپائے ہوئے ہوئے ہاور مناجات کر رہا ہے۔ اور مسلس کہتا ہے کہ اے میرے پروردگار میں تنہا ہوں بے سہارا ہوں فقیر اور مختاج ہوں۔

جب موی علیہ السلام مناجات کو آئے: تو آواز آئی: اے موی علیہ السلام واپس جا کر تو اس فقیر کو میراسلام کہ اور پھر اے کہنا کہ تو تنہائمیں میں تیراانیس ہوں جو تو جا ہتا ہے مجھ سے مانگ میں تیراوکیل ہوں۔

جب موی " نے پیغام دیا تھ اس نے کہا اے موی ! میرے رب العالمین فدانے مجھے سلام کیے بھیجا؟ میں بد بخت عامر اس قابل ہوں کہ خدا مجھے میرے رونے کا جواب عنایت فرمائے ؟ عاشق خدا نے چیخ ماری اور فوت ہو گیا۔ حضرت موی علیہ السلام نے بی اسرائیل کواس کی تشیع جنازہ کی اطلاع دی گین جب وہ آئے تو جنازہ فائب تھا۔

حضرت موی من عرض کی کہ پروردگارا! تیرے اس بندے کا جنازہ کہاں ہے؟ تو آ واز آئی : کردوست اپنے دوست کے پاس ہے۔ یعنی فیٹی مَقْعَدِ صَدُقِ عِنْدَ مَلِیْکِ مُقْعَدِ صَدُقِ عِنْدَ مَلِیْکِ مُقْعَدِرً . پندیدہ مقام پر ہے۔

محبان علی کا مقام تغیر شج میں نظلبی (جوئ مفسر ہے) نے قال کیا گیا ہے کہ جابر سے روایت

م كدال نے كما:

"ایک دن رسول پاک مجد میں بیٹے ہوئے تھے کہ آپ سے بعض اصحاب نے بہشت کے حالات پو بھے۔ تو حضرت نے فرمایا : فدا کا ایک علم نوری ہے جس کا عود زہر جدکا بنا ہوا ہے اللہ تعالی نے جس کو آسانوں اور زمین کی خلقت ہے ۲ ہزار سال پہلے پیدا کیا۔ اس کے پھریے پر لکھا ہے لا المہ الا الله محمد رسول الله و آل محمد خیر البریة صاحب اللواء امام القوم یعن علم دارکا نئات حضرت امیر المونین علی علیہ البلام ہیں۔ جب حضرت علی علیہ البلام نے بیانا تو عرض کیا "فدا کا شکر ہے کہ ہمیں آپ کی طرف مدایت کر دی گئی 'اور ہمیں عکرم 'مشرف فرمایا کیاتو اس وقت آئضرت نے فرمایا نیائی ابھی ہو ہے جب رکھتا ہے 'اور ہماری طرف مجب کی نفست دیتا ہے تو خدا اس کو ہمارے ماتھ والے درجہ میں رکھے گا' وہ ہمارا ساتھی اور نسبت دیتا ہے تو خدا اس کو ہمارے ماتھ والے درجہ میں رکھے گا' وہ ہمارا ساتھی اور دست ہوگا۔ پس آپ نے اس آ یت کی فہل مقعد صدق عند ملیک مقتدر دوست ہوگا۔ پس آپ نے اس آ یت کی فیل مقعد صدق عند ملیک مقتدر

مليك مقتدر

مختصراً آیت کے معنی میہ ہوئے کہ اہل تقوی تمام لوگوں سے پسندیدہ ہیں اور حضرت ملک الملوک اور سلطان السلاطین کے مقرب درگاہ ہیں!

"ملیک" مبالغه کا صیغه ہے ایسا بادشاہ جو کسی مخلوق کامخاج نہیں تمام مخلوق ہر حال میں اس کی مختاج ہے۔"مقدر" یہ قادر کے مبالغہ صیغہ ہے۔ یعنی ہر چیز پر قدرت رکھنے والا 'عجز و ناتو انی محال ہے۔

ان دومبارک ناموں (ملیک مقترر) کا ذکر کے مقربین کے مقام بلند کی

طرف اشارہ کیا گیا ہے اگر چہ اس مجازی دنیا میں اگر کوئی سلطان کا مقرب ہوتو اس کی قدرت سے فائدہ اٹھایا جاتا ہے اور جو اس کی مرضی آئے کرتا ہے'اس طرح لوگ اس سے غبطہ یا حمد کرتے ہیں۔ اس طرح اہل تقویٰ بھی آخرت میں ہمیشہ اپنی اصلی جگہ میں اللہ کی بے حد قدرت سے فائدہ اٹھا کیں گئ جو چاہیں گے وہ ہو جائے گا۔ جس طرح قرآن مجید میں واضح تھم ہے:

لَهُمْ مَا يَشَاءُ و أَنَ عِنْدَ رَبِّهِمْ.

اهل تقوی کی سلطنت اور حکرانی کی عظمت ورفعت اس و نیا میں قابل درک نہیں اور اہل تقوی کی آخرت میں سلطنت و بزرگی کے نمونے جانے کے لئے قرآن مجید کو دیکھیں۔ مجزات خوارق عادات انبیاء کرام 'اولیاء و صالحین اور دوستان خدا کی روایات کتب میں نقل ہوئی ہیں گیان تمام مقربان درگاہ کے ہاتھوں قدرت اللی کا ظہور ہوا۔ خلاصہ یہ ہے کہ جوقدرت خداانبیاء کے لئے تھی تو یہ عوی طور پر بہشت ہریں میں اہل تقوی سے منسوب ہے۔ ان کے لئے ایک قدرت ہوگی۔ جس قدرت اللی کا ظہور اہل تقوی کے ہاتھوں سے ہوگا۔



| *        | فكرحسين اورجم         | 15  |
|----------|-----------------------|-----|
| <b>®</b> |                       | 40  |
| <b>®</b> | معصومین کی کہانیاں    | 35  |
| *        | ارشادات مصطفي ومرتضلي | 35  |
| @        | آزادی ملم             | 10  |
| *        | فقدا بل سيت           | 55  |
| *        | صيفه پنجتن ٠          | 100 |
| *        | وفياحاس مهما          | 100 |
| (8)      | حين ميرا              | 100 |
| (8)      | جام ندير              | 150 |
| (8)      | ننوقريل               | 100 |
| (8)      | ثا ب كادر ماك         | 60  |
| 4        | محشر غاموش            | 130 |
| <b>6</b> | اسلام اور کا نئات     | 200 |
| 4        | فريب دبذه             | 120 |
| 4        | قطرت /                | 125 |
|          | "P, 5°?               | 50  |

## اشاعتى عزائم

|              |                          | 1000 |
|--------------|--------------------------|------|
| 🕸 نقوش محن   | غَوْشُ محن<br>غَوْشُ محن |      |
| ا كربلاش ا   | كر بلا مين اصحاب كاكردار |      |
| چوده سار ع   | چوده ستارے (جدید)        |      |
| ا سروار کربل | سرواد کر بل              |      |
| نبرالمصائر 🛞 | نهرالمصائب (۵ مليد)      |      |
| المصائر 🛞    | بخرالمصائب.              | Lead |
| عالمالد      | معالم المدرشين (٣جلد)    | is.  |
| ھ علی کے مش  | على بي مشهور فيط         |      |
| على كى مشهر  | على ي مشهور جنگيس        |      |
| ابت الحزا    | بيت الحزن                |      |
| ا سوال کیج   | سوال ليجيح جواب ليجيح    |      |